
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 147-184 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

The Historical Evolution of Moral Education in the Islamic 

Seminary (Ḥawza) of Qom during the Last Century

Mohammad-Hossein Fayezi1           , Seyed Mohammad Sadegh Mousavinasab2

This article was written with the support of the Permanent Secretariat of the Congress of the 100th  
Anniversary of the Re-establishment of the Qom Seminary and the Achievements and Tributes of Grand 

Ayatollah Hajj Sheikh Abdul Karim Haeri.

1. PhD Student, Department of Islamic-Teachings teacher Training in the Islamic Ethics, University of 

Islamic Maʿārif, Qom, Iran (Corresponding Author). 

Mhfaezi110@gmai.com

2. Assistant Professor, Department of Educational Sciences, Imam Khomeini Educational and Research 

Institute; Member of the Islamic Education Association in the Ḥawza, Qom, Iran.

smsmn4313@gmail.com

Received: 2025/06/10; Accepted 2025/11/21

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: The primary mission of the Islamic Seminary (Ḥawza) 
and the religious scholars (ʿulamāʾ) is to guide society in accordance with religious 
knowledge (maʿārif). Within this mission, moral education has long been recognized as 
one of the most essential instruments for realizing this objective. Defined as the science 
of implementing and actualizing moral teachings in human life (Alizadeh, 2020), moral 
education plays a central role in the intellectual and educational mandate of the Islamic 
Seminary of Qom.
This study seeks to answer three key questions:
1. How has moral education evolved over the past century?

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://smsmn4313@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-9682-9567
https://orcid.org/0009-0005-0776-5203


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 147-184 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

2. Which factors have influenced this evolution?
3. What are the most significant texts and scholarly contributions in this field during 
this period?
The study focuses on written works (books and papers) produced by religious scholars 
of the Islamic Seminary of Qom or its affiliated institutions, analyzing the trajectory 
of moral education in two distinct phases: the Preparatory Phase (pre-Islamic Revolu-
tion) and the Flourishing Phase (post-Islamic Revolution). In the first period, despite 
the predominant focus on fiqh and uṣūl, the initial foundations for the development of 
ethics and moral education were laid by figures such as Mīrzā Jawād Malikī Tabrīzī, 
Shaykh ʿAbbās Qummī, and Imam Khomeini. Following the victory of the Islamic 
Revolution in Iran, the Islamic Seminary of Qom entered a new phase marked by the 
expansion of research and educational institutions, the specialization of Islamic scienc-
es, and a marked increase in scholarly publications, leading to the flourishing of moral 
education.
Method: The study employs a combined historical and content analysis method.
• In the historical analysis, the institutional and educational developments of the Islam-
ic Seminary of Qom before and after the Islamic Revolution are examined to contextu-
alize the emergence and evolution of moral education.
• In the content analysis section, seminal works authored by scholars in the Islamic 
Seminary and affiliated research centers are studied in detail. The primary criterion for 
inclusion was the authors’ or institutions’ Islamic Seminary identity.
Findings: The research findings reveal that moral education within the Islamic Semi-
nary of Qom has evolved from a Preparatory Phase to a Flourishing Phase.
Preparatory Phase (Pre-Revolution)
During this period, moral education did not exist as an independent discipline; rather, 
its discussions were embedded within general ethics (ʿilm al-akhlāq). Nevertheless, 
three seminal figures laid the groundwork for its future development:
• Mīrzā Jawād Malikī Tabrīzī (d. 1925): Through works such as Asrār al-Ṣalāt and al-
Murāqibāt, he implicitly addressed principles and methods of moral education, includ-
ing vigilance (murāqaba) and attention to sacred times. His emphasis on the formative 
impact of religious occasions on the spiritual aspirant was innovative.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 147-184 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

• Shaykh ʿAbbās Qummī (d. 1941): His compilations, including Safīnat al-Biḥār and 
Maqāmāt al-ʿĀliyya, represent key examples of narrational ethics with educational ori-
entation. His method of arranging traditions and narrating moral anecdotes for affective 
impact was distinctive.
• Imam Khomeini (d. 1989): In works such as Sharḥ-i Chihil Ḥadīth, he presented moral 
education with depth and practical orientation. His emphasis on jihād al-nafs (struggle 
against the self) and his use of dialogical introspection and scholarly identification for 
inner critique were hallmarks of his approach.
Flourishing Phase (Post-Revolution)
Following the Islamic Revolution in Iran, moral education emerged as an independent 
and dynamic discipline due to several factors:
• Socio-political context: The involvement of Islamic Seminary scholars in managerial 
and social roles increased the demand for applied ethical content.
• Specialization in Islamic sciences: The establishment of academic programs in “Phi-
losophy of Ethics” and “Moral Education” facilitated deeper research.
• Institutional development: Centers such as the Imam Khomeini Educational and Re-
search Institute, the Research Institute for Ethics and Spirituality, and the Research 
Institute of Ḥawza and University played pivotal roles in producing scholarly works.
According to the findings, the institutions of the Islamic Seminary of Qom have been 
central to the production of scholarly works on moral education since the Islamic Revo-
lution. The Imam Khomeini Educational and Research Institute alone has produced over 
70 works, followed by the Research Institute for Ethics and Spirituality (25 works), the 
Department of Educational Sciences at the Research Institute of Ḥawza and University 
(22 works), the Department of Teacher-Training of Ethics at the University of Islamic 
Maʿārif (22 works), and al-Jāmiʿa al-Mustafā al-ʿĀlamiyya (18 works). The Academic 
Institute for Ethics and Education has also contributed 20 dissertations.
These works can be categorized into four thematic areas:
1. Foundations and General Principles: e.g., Tarbiya Akhlāqī (Moral Education) 
(Muḥammad Dāwūdī), An Introduction to Moral Education in Islam (Miqdād Yālajān), 
and papers such as “The Role of Divine Nearness in Moral Education” (Mūsawī-Nasab 
& Zaynālī).

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 147-184 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

2. Stages of Education: e.g., “Stages of Islamic Education” (Sayyid ʿAlī Ḥusaynzāda).
3. Methods and Strategies: e.g., “Methods of Moral Education in al-Mīzān” (Faqīhī), 
“Designing a Model for Categorizing Moral Education Methods” (Faqīhī).
4. Age-specific Moral Education: e.g., “Moral Education in Childhood” (Najafī & Pūr-
Yazdī), “Stages of Moral Education of the Child with Emphasis on Islamic Sources” 
(Khīrī et al.).
Discussion and Conclusion: This study demonstrates that the evolution of moral ed-
ucation in the Islamic Seminary of Qom has followed a gradual and systematic tra-
jectory. In the pre-Revolutionary period, although no independent discipline of moral 
education existed, prominent scholars laid the theoretical and practical foundations of 
moral education. This phase emphasized practical purification (tahdhīb) and individu-
alized educational methods.
With the victory of the Islamic Revolution in Iran, structural developments within the 
Islamic Seminary and society provided the conditions for the institutionalization and 
specialization of moral education. The independence of this field from theoretical eth-
ics and the establishment of specialized institutions enabled the production of works 
that systematically addressed its foundations, stages, methods, and applied issues.
The findings of this study indicate that the Islamic Seminary of Qom, by recognizing 
society’s needs, has moved toward producing applied, responsive scholarship. Never-
theless, the continuation of this trajectory requires greater attention to emerging chal-
lenges, such as moral education in digital environments and newly arising social issues.
By mapping this historical evolution and developments, this study contributes to iden-
tifying existing capacities and anticipating future gaps in moral education. It thereby 
paves the way for more effective planning in the Islamic Seminary of Qom.
Keywords: Ethics, moral education, Islamic Seminary (Ḥawza) of Qom, Islamic Re-
public (in Iran).

Cite this article: Fayezi, Mohammad-Hossein, and Sadegh Mousavinasab, Seyed Mo-
hammad (2025). The Historical Evolution of Moral Education in the Islamic Seminary 
(Ḥawza) of Qom during the Last Century. Journal of Islamic Education 20(54): 147-184.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	184-147تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم
محمدحسین فایضی1             ،           سید محمدصادق موسوی نسب2

این مقاله با حمایت دبیرخانه دائمی کنگره یکصدمین سالگشــت بازتأسیس حوزه علمیه قم و دستاوردها 
و نکوداشت آیت الله العظمی حاج شیخ عبدالکریم حائری تألیف شده است.

1. دانشجوی دکتری گروه مدرسی اخلاق دانشگاه معارف اسلامی، قم، ایران، )نویسنده مسئول(.
Mhfaezi110@gmail.com

2. عضو هیئت علمی گروه علوم تربیتی مؤسســه آموزشــی پژوهشی امام خمینی و عضو انجمن تعلیم و 
تربیت اسلامی حوزه های علمیه ، قم، ایران.

smsmn4313@gmail.com
تاریخ دریافت: 1404/03/20؛ تاریخ پذیرش: 1404/08/30

چکیده گسترده
مقدمه و اهداف: هدف اصلی نهاد حوزوی و روحانیت، هدایت مردم براساس معارف دینی است. در 
این مسیر، تربیت اخلاقی به‌عنوان یکی از مهم‌ترین ابزارهای تحقق این هدف شناخته می‌شود. تربیت 
اخلاقی، علمی است که به دنبال پیاده‌سازی و عملی کردن آموزه‌های اخلاقی در زندگی افراد است 
)علیزاده، ۱۳۹۹(. با توجه به نقش محوری این دانش در رسالت حوزه علمیه، بررسی سیر تحولات آن 
در طول یک سده اخیر، به‌ویژه در حوزه علمیه قم، ضروری به نظر می‌رسد. این مقاله با هدف پاسخ به 
این پرسش‌ها تدوین شده است: دانش تربیت اخلاقی در یک قرن گذشته چه تطوراتی را تجربه کرده 
است؟ عوامل مؤثر بر این تحولات کدام‌اند؟ و مهم‌ترین آثار و متون این حوزه در این دوره کدام است؟

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://Mhfaezi110@gmail.com
http://smsmn4313@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-9682-9567
https://orcid.org/0009-0005-0776-5203


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	184-147تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

این پژوهش با تمرکز بر آثار مکتوب )کتاب و مقاله( منتشر شده توسط حوزویان یا مراکز حوزوی 
در قم، سیر تحولات را در دو دوره متمایز تحلیل می‌کند: دوره زمینه‌سازی )پیش از انقلاب اسلامی( 
و دوره شکوفایی )پس از انقلاب اسلامی(. در دوره اول، با وجود تمرکز بر فقه و اصول، بنیادهای 
اولیه برای توسعه دانش اخلاق و تربیت اخلاقی توسط شخصیت‌هایی همچون میرزا جواد ملکی 
تبریزی، شیخ عباس قمی و امام خمینی فراهم شد. پس از پیروزی انقلاب اسلامی، حوزه وارد 
دوره جدیدی شد که با گسترش نهادهای پژوهشی و آموزشی، تخصصی شدن علوم اسلامی و افزایش 

چشمگیر تألیفات، به شکوفایی دانش تربیت اخلاقی انجامید.
این مقاله، ترکیبی از تحلیل تاریخی و تحلیل محتوا است. در  روش پژوهش در  روش پژوهش: 
بخش تاریخی، تحولات نهادی و آموزشی حوزه علمیه قم در دو دوره پیش و پس از انقلاب اسلامی 
بررسی می‌شود تا بستر و زمینه‌های پیدایش و تطور دانش تربیت اخلاقی مشخص گردد. در بخش 
تحلیل محتوا، آثار شاخص و کلیدی نویسندگان حوزوی و مراکز پژوهشی وابسته به حوزه مورد 
بررسی دقیق قرار می‌گیرد. ملاک اصلی در شناسایی این آثار، هویت حوزوی نویسندگان و یا هویت 

حوزوی مراکز آموزشی و انتشارات است.
یافته‌ها: یافته‌های این پژوهش نشان می‌دهد که دانش تربیت اخلاقی در حوزه علمیه قم، از یک 

مرحله زمینه‌سازی به مرحله شکوفایی تغییر یافته است.
به صورت مستقل وجود  تربیت اخلاقی  این دوره، دانش  انقلاب(: در  از  )پیش  دوره زمینه‌سازی 
نداشت و مباحث آن مندرج در دانش اخلاق کلی مطرح می‌شد. با این حال، سه شخصیت کلیدی 

نقش بسزایی در زمینه‌سازی برای آینده این دانش ایفا کردند:
به صورت  • »المراقبات«،  و  الصلاه«  »اسرار  آثاری همچون  با  ایشان  تبریزی:  ملکی  میرزا جواد 

ضمنی به مبانی و روش‌های تربیت اخلاقی، مانند مراقبه و توجه به اوقات پرداختند. نوآوری ایشان 
در تأکید بر تأثیر ایام و مناسبت‌های خاص بر تربیت سالک، قابل توجه است.

شیخ عباس قمی: آثار ایشان مانند »سفینة البحار« و »مقامات العلیه« نمونه‌های مهمی از اخلاق  •
روایی با رویکرد تربیتی هستند. شیوه چینش روایات و بیان حکایات برای تأثیرگذاری بر مخاطب، 

از نوآوری‌های ایشان محسوب می‌شود.
امام خمینی: ایشان با آثاری مانند »شرح چهل حدیث«، مباحث تربیت اخلاقی را با رویکردی  •

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	184-147تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

و  درونی  دیالوگ  روش  از  استفاده  و  نفس  با  جهاد  بر  تأکید  کردند.  مطرح  کاربردی  و  عمیق 
همزادپنداری عالمانه برای نقد درونی مخاطب، از ویژگی‌های بارز آثار ایشان است.

دوره شکوفایی )پس از انقلاب(: پس از انقلاب اسلامی، دانش تربیت اخلاقی با ظهور عوامل زیر به 
یک حوزه مستقل و پویا تبدیل شد:

تولید  • به  نیاز  اجتماعی،  و  مدیریتی  مناصب  در  اجتماعی-سیاسی: حضور حوزویان  فضای  تأثیر 
محتوای کاربردی را افزایش داد.

»تربیت  • و  اخلاق«  »فلسفه  مانند  تخصصی  رشته‌های  تأسیس  اسلامی:  علوم  در  تخصص‌گرایی 
اخلاقی« در مقاطع مختلف، زمینه را برای پژوهش‌های عمیق‌تر فراهم آورد.

امام  • پژوهشی  آموزشی  مؤسسه  مانند  آموزشی  و  پژوهشی  مراکز  تخصصی:  نهادهای  پیدایش 
خمینی، پژوهشکده اخلاق و معنویت و پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، نقش مهمی در تولید آثار 

علمی در این زمینه ایفا کردند.
براساس یافته‌های این پژوهش، مراکز حوزوی پس از انقلاب اسلامی نقش مهمی در تولید آثار علمی 

در زمینه تربیت اخلاقی ایفا کرده‌اند.
 مؤسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی با بیش از ۷۰ اثر، در صدر این مراکز قرار دارد. پس از 
آن، پژوهشکده اخلاق و معنویت و گروه علوم تربیتی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه هر کدام با بیش 

از ۲۵ و ۲۲ اثر، جایگاه بعدی را به خود اختصاص داده‌اند.
 گروه مدرسی اخلاق دانشگاه معارف اسلامی با بیش از ۲۲ اثر و جامعه المصطفی العالمیه با بیش 
از ۱۸ اثر نیز از دیگر مراکز فعال در این زمینه هستند. همچنین، مؤسسه آموزش عالی اخلاق و 

تربیت نیز با ۲۰ پایان‌نامه، به این مجموعه اضافه می‌شود.
این آثار در موضوعات زیر قابل دسته‌بندی هستند:

اخلاقی  • تربیت  بر  »درآمدی  و  داودی(  )محمد  اخلاقی«  »تربیت  چون  آثاری  کلیات:  و  مبانی 
در اسلام« )مقداد یالجن(، به تبیین فلسفه و چهارچوب نظری این دانش پرداختند. مقالاتی مانند 
»جایگاه قرب الهی در تربیت اخلاقی« )موسوی‌نسب و زینلی( و »کرامت انسانی زیربنای تربیت 

اخلاقی« )حاجی علیان و دیگران(، به مبانی و اصول این دانش از منظر اسلام می‌پردازند.
بررسی  • به  حسین‌زاده(  علی  )سید  اسلامی«  تربیت  »مراحل  مقاله  مانند  آثاری  تربیت:  مراحل 

مراحل رشد متربی و تناسب روش‌ها با ظرفیت او می‌پردازند.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	184-147تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

»طراحی  • و  )فقیهی(  المیزان«  در  اخلاقی  تربیت  »روش‌های  مانند  آثاری  راهبردها:  و  روش‌ها 
الگوی دسته‌بندی روش‌های تربیت اخلاقی« )فقیهی(، روش‌های کاربردی این دانش را مورد تحلیل 

قرار داده‌اند.
تربیت اخلاقی گروه‌های سنی: آثاری مانند »تربیت اخلاقی در دوره کودکی« )نجفی و پوریزدی(  •

و »مراحل تربیت اخلاقی کودک با تأکید بر منابع اسلامی« )خیری و دیگران( بر روی گروه‌های 
سنی خاص تمرکز کرده‌اند.

بحث و نتیجه‌گیری: این پژوهش نشان می‌دهد که تطور دانش تربیت اخلاقی در حوزه علمیه قم، 
یک سیر تدریجی و نظام‌مند را طی کرده است. در دوره پیش از انقلاب، با وجود عدم وجود یک 
رشته یا دانش مستقل، بنیان‌های نظری و عملی این حوزه توسط اساتید برجسته پی‌ریزی شد. این 
دوره، بیشتر بر "تهذیب عملی" و "روش‌های تربیتی فردی" تأکید داشت. با پیروزی انقلاب اسلامی، 
تحول ساختاری در حوزه و جامعه، زمینه را برای "نظام‌مند شدن" و "تخصصی شدن" دانش تربیت 

اخلاقی فراهم کرد.
استقلال این دانش از اخلاق نظری و تأسیس نهادهای تخصصی، امکان تولید آثاری را فراهم آورد که 
به صورت متمرکز به مباحث مبانی، مراحل، روش‌ها و مسائل کاربردی تربیت اخلاقی پرداختند. 
این یافته‌ها نشان می‌دهد که حوزه علمیه قم با درک نیازهای جامعه، به سمت تولید علمی کاربردی 
و پاسخگو حرکت کرده است. با این حال، ضرورت ادامه این روند و توجه بیشتر به مسائل جدید 
جامعه، مانند تربیت اخلاقی در فضای مجازی و مسائل نوظهور اجتماعی، به‌عنوان چالش‌های آینده 
این دانش مطرح می‌شود. این پژوهش با ترسیم این سیر تاریخی، به شناخت ظرفیت‌های موجود و 
شناسایی خلأهای آینده در این دانش کمک می‌کند و راه را برای برنامه‌ریزی‌های آتی در حوزه 

علمیه هموار می‌سازد.
واژگان کلیدی: اخلاق، تربیت اخلاقی، حوزه علمیه قم، انقلاب اسلامی.

استناد: فایضی، محمدحسین، و موسوی نسب، سید محمدصادق )1404(. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در 
سده اخیر حوزه علمیه قم. مجله تربیت اسلامی 20)54(: 184-147.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


155.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

1. مقدمه
هدف اصلی روحانیت و نهاد حوزه علمیه، هدایت در سایه معارف دینی است. یکی از لوازم هدایت، 

تربیت انسان و یکی از ساحات تربیت، تربیت اخلاقی است. تربیت اخلاقی دانشی است که درصدد 

تحقق‌بخشی به همه آموزه‌های علم اخلاق است )علیزاده، 1399، ص22(؛ از این‌رو ضروری است که 

جایگاه ویژه‌ای در میان علوم مورد نیاز طلاب علوم دینی داشته باشد.

تربیت  دانش  که  می‌شود  مطرح  این سؤال  قم،  علمیه  تأسیس حوزه  آستانه صدمین سال  در  اکنون 

اخلاقی در حوزه علمیه قم چه تحولاتی داشته است؟ عوامل این تحولات چیست؟ منابع و متون شاخص 

تربیت اخلاقی در این دوران کدامند؟ پاسخ به این سؤالات محتوای این مقاله است.

حوزه علمیه قم در سده اخیر با توجه به تحولات سیاسی-اجتماعی و رویکردهای حاکم بر ساختار 

آموزشی خود، در دو دوره متمایز پیش و پس از انقلاب اسلامی قابل تحلیل است. این دو دوره را می‌توان، 

به ترتیب، تحت عنوان »دوره زمینه‌سازی« و »دوره شکوفایی علوم اسلامی« دسته‌بندی کرد.

 درگیر حفظ هویت 
ً
در دوره زمینه‌سازی )پیش از انقلاب(، حوزه علمیه قم به‌عنوان نهادی نوپا، عمدتا

دینی در برابر سیاست‌های دین‌زدایی حکومت پهلوی بود. با وجود محدودیت‌ها، روند تحولات درونی 

حوزه به‌گونه‌ای پیش رفت که نه‌تنها از میراث اسلامی صیانت کرد، بلکه زمینه‌ساز تجسم عینی آن در 

سایه انقلاب اسلامی شد. 

 متمرکز بر فقه و اصول بود، اما بنیان‌های اولیه 
ً
در این مرحله، اگرچه پرداخت به علوم اسلامی عمدتا

برای توسعه دانش‌های اسلامی از جمله اخلاق و تربیت اخلاقی فراهم شد.

با پیروزی انقلاب اسلامی، حوزه وارد دوره شکوفایی شد. در این مرحله، با تقویت جایگاه اجتماعی 

روحانیت و گسترش ساختارهای آموزشی، امکان پرداخت عمیق‌تر به شاخه‌های مختلف علوم اسلامی، 

از جمله تربیت اخلاقی، در سطح کلان فراهم آمد. 

نشانه‌های این تحول را می‌توان در تأسیس مراکز تخصصی اخلاقی و تربیتی، انتشار انبوه آثار پژوهشی 

در حوزه اخلاق کاربردی و تربیت اخلاقی، طراحی دوره‌های آموزشی ترکیبی )نظری-عملی( با هدف 

تربیت مربیان اخلاقی کارآمد و نیز استقلال دانش تربیت اخلاقی از علم اخلاق سنتی مشاهده کرد. 

تمرکز این پژوهش بر روی معرفی آثار)اعم از کتاب و مقاله( مربوط به دانش تربیت اخلاقی است؛ 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  156

یا هویت  نویسندگان و  این راستا شخصیت حوزوی  باشند. در  از حوزه علمیه قم  برآمده  به‌گونه‌ای که 

حوزوی مراکز آموزشی و انتشارات لحاظ شده است.

نتایج پژوهش حاضر می‌تواند در شناخت وضعیت گذشته دانش تربیت اخلاقی در حوزه علمیه قم 

به  برنامه‌ریزی جهت رسیدن  برای  آن و همچنین درک وضعیت موجود  نقاط ضعف و قوت  ارزیابی  و 

وضعیت مطلوب حوزه علمیه قم در دانش تربیت اخلاقی مفید باشد.

2. مفاهیم

2-1. تربیت اخلاقی

تربیت اخلاقی به معنای زمینه‌سازی برای اصلاح، رشد و شکوفایی اخلاق متربی با هدف نیل به کمال 

نهایی است )فقیهی، 1393، ص82( و علمی که به کشف اصول و قواعد حاکم بر این فرایند می‌پردازد، 

دانش تربیت اخلاقی است )احمدپور، 1395، ص48(. این علم عهده‌دار تبیین روش‌ها و مراحل تغییر 

اخلاق نامطلوب آدمی به اخلاق مطلوب و همچنین نحوه مقابله با موانع این مسیر است )همان، ص83(.

ژرف‌اندیشی و پژوهش علمی در دانش تربیت اخلاقی در یک سطح به دنبال کشف مبانی، مراحل، 

اهداف، شیوه‌ها، نظام و ارتباط تربیت اخلاقی با علوم دیگر است و در سطحی دیگر به دنبال حل مسائل 

تربیت اخلاقی با توجه به مبانی، اهداف و روش‌های تربیت اخلاقی است.

تربیت  تطور  بررسی  قم،  علمیه  حوزه  اخیر  سده  در  اخلاقی  تربیت  تطور  از  مقصود  مقاله  این  در 

اخلاقی به لحاظ حیثیت دانشی آن در قالب آثار علمی و پژوهشی در این حوزه است. بنابراین اقدامات 

عملی اخلاقی حوزه علمیه قم در سده اخیر مراد نیست.

2-2. حوزه علمیه

مراد از حوزه علمیه در پژوهش حاضر، حوزه علمیه شهر مقدس قم است که توسط آیت‌الله حاج شیخ 

عبدالکریم حائری در سال 1341هـ.ق مصادف با سال 1301 شمسی تأسیس شده است )همان، ص104(. 

حوزه علمیه قم از همان ابتدا با هجرت دانشمندان و بزرگان حوزه از دیگر نقاط کشور و همچنین 

تبعید برخی مراجع عظام از عتبات به ایران و اجتماع ایشان در قم، مرکزیت پیدا کرد )همان، ص105(. 



157.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

 مرکزی می‌توان به حوزه علمیه نجف، مشهد، اصفهان و تبریز اشاره کرد که برخی 
ً
از دیگر حوزه‌های نسبتا

از آنها همچنان دارای رونق قابل توجهی هستند )سروری، 1398، ص149(. 

3. دوره پیش از انقلاب اسلامی؛ دوره زمینه‌ها )1301ش-1357ش(
در تخصصی  به خصوص  برای شکوفایی حوزه علمیه  بسترسازی  دوره  اسلامی،  انقلاب  از  پیش  دوره 

سازی علوم اسلامی، از جمله دانش تربیت اخلاقی است. این دوره شامل زعامت آیت‌الله حائری، آیات 

ثلاث، آیت‌الله بروجردی و همچنین دوره نهضت اسلامی است.

برگزاری  و  ایشان  مستقیم  نظارت  با  اخلاقی  تربیت  )۱۳۰۱-۱۳۱۵ش(،  حائری  آیت‌الله  دوره  در 

دروس مستمر اخلاق در متن برنامه حوزه جای گرفت )زهره‌کاشانی، ۱۳۹۴، ص۱۱۵ و رضوی، ۱۳۸۳؛ 

آیات ثلاث )صدر، حجت،  در دوران زعامت  اهری، ۱۳۷۴، ص۴۲(.  برقی  بدلا، ۱۳۷۸، ص۱۰۰؛ 

خوانساری( )۱۳۱۵-۱۳۲۳ش( ، با وجود چالش‌ها و بحران‌های مختلف، دروس اخلاق بزرگانی چون 

امام خمینی ادامه یافت )سروری، ۱۳۹۸، ص۲۴۵(.

دوره آیت‌الله بروجردی )۱۳۲۳-۱۳۴۰ش(، با تثبیت و بهبود جایگاه حوزه علمیه )سروری، ۱۳۹۸، 

کید ویژه‌ای شد و پایه‌های علمی اخلاق تقویت  ص۲۶۰(، بر احادیث اخلاقی و سیره معصومین تأ

گردید. در این دوره هیئت نظارت بر اخلاق طلاب تشکیل شد؛ این هیئت رفتار طلاب را رصد می‌کرد و 

موارد انحرافی را گزارش می‌داد )حاج امین نجف‌آبادی، ۱۳۹۲، ص۱۴۵(.

در نهایت، دوره نهضت انقلاب اسلامی)۱۳۴۰-۱۳۵۷ش( شاهد پیشرفت‌های آموزشی چشمگیری 

بود که به تأسیس مدارس جدیدی چون مدرسه حقانی، مؤسسه در راه حق و... و نیز تحول در شیوه‌های 

تدریس انجامید )سروری، 1398، ص501(. 

به‌عنوان مثال در  یافت  افزایش  این دوره  به دانش اخلاق )و در ضمن آن تربیت اخلاقی( در  توجه 

مدرسه علوی گلپایگانی به پیشنهاد شهید بهشتی به صورت رسمی و به‌عنوان ماده درسی، کلاس اخلاق 

)غیر از درس اخلاق عمومی( برگزار می‌شد )روحانی، 1391، ص97(.

این تحولات گام‌به‌گام، زمینه را برای شکوفایی و تخصصی شدن هرچه بیشتر علوم اسلامی، به‌ویژه 

دانش اخلاق و تربیت اخلاقی، پس از پیروزی انقلاب اسلامی فراهم آورد.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  158

داشتند،  تربیت عملی طلاب  و  تهذیب  به مسئله  اهتمام جدی  فقهاء  اینکه  با وجود  دوران  این  در 

تمرکز بر فقه و اصول به‌عنوان علوم اصلی )سروری، ۱۳۹۸، ص۲۳۲؛ عسکری، ۱۳۸۱، ص۵۶( و نیز 

فشارهای سیاسی )مانند تعطیلی موقت درس اخلاق امام خمینی توسط شهربانی و انتقال آن به مدرسه 

به دانش اخلاق و تربیت اخلاقی و مانع  ملاصادق( مانع گسترش نقطه‌های روشن در پردازش علمی 

شکل‌گیری پژوهش نظام‌مند در این حوزه شد )سروری، ۱۳۹۸، ص۲۴۵(.

اخلاق مطرح می‌شد  دانش  در  به صورت مندرج  اخلاقی  تربیت  مباحث  آنجاکه  از  اساس  این  بر 

تربیت  دانش  باب  در  مستقل  اثری  اسلامی،  انقلاب  از  پیش  دوره  در  ص49(؛   ،1395 )احمدپور، 

اخلاقی به معنای تخصصی آن یافت نشد. 

با این حال، آثاری در زمینه مباحث اخلاقی و تربیتی از سوی شخصیت‌های برجسته علمی و اخلاقی 

به نگارش درآمده‌اند که با تحلیل محتوای آنها، می‌توان به نکات مهمی درباره دانش تربیت اخلاقی و 

نوآوری‌های صورت گرفته در این حوزه پی برد. در ادامه به این آثار و تحلیل دانشی آنها می‌پردازیم.

3-1. تحلیل دانشی تربیت اخلاقی در آثار برجسته پیش از انقلاب اسلامی

3-1-1. آثار میرزاجواد ملکی تبریزی

یکی از شخصیت‌های برجسته در زمینه تربیت اخلاقی و معنوی، در آغازین روزهای احیای حوزه علمیه 

قم، آیت‌الله میرزا جواد ملکی تبریزی )متوفی ۱۳۴۳ق / ۱۳۰۴ش، قم( است. ایشان با نگارش آثاری 

تربیت  به صورت ضمنی، اصول و روش‌های  الله« و »مراقبات«،  لقاء  الصلاه«، »رساله  مانند »اسرار 

اخلاقی را تبیین کرده و تأثیر عمیقی بر تحول اخلاقی و معنوی افراد گذاشتند. 

شناخته  معتبر  الگوی  یک  به‌عنوان  عرفانی،  سلوک  و  اخلاق  ارتقای  راستای  در  ایشان  تلاش‌های 

امام  و  طباطبایی، علامه حسینی طهرانی  نظیر علامه  ایشان  از  پس  دانشمندان شهیر  و  علما  می‌شود. 

از ایشان به بزرگی یاد کرده‌اند و برای نظریات ایشان جایگاه والایی قائل بوده‌اند( )ملکی،   خمینی

1385، ص9(.

به‌عنوان نسخه کامل عالم  انسان«  را »جامعیت  ایشان  تربیتی  مبانی  ایشان می‌توان  آثار  به  توجه  با 

هستی، »فقر ذاتی« سالک در برابر خداوند و نیاز به استمداد از او، و »تفاوت متربیان« در مسیر سلوک 



159.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

و لزوم یافتن راه نزدیک برای هر شخص دانست )ص9؛ ملکی، 1399، ص307، 106، 325، 335؛ 

ملکی، 1385، ص242(. 

وی رعایت »حدود شریعت« و اصل »تدریج و مدارا با نفس« را در تربیت سالک ضروری می‌دانست 

و گناه را مانع فهم حقایق دینی تلقی می‌کرد )ملکی، 1399، صص272-273، 149؛ ملکی، 1385، 

ص492، 553(. 

الهی«، »مراقبه«  به »تفکر«، نهادینه کردن »محبت  ایشان می‌توان  از روش‌های تربیتی مورد توجه 

در اقسام مختلف )مانند اصلاح قلب و نفی خواطر(، التفات به »توبه« و »توسل به انسان کامل« )ائمه 

معصومین( اشاره نمود که هریک نقش محوری در ارتقای روحی سالک ایفا می‌کردند )ملکی، 1399، 

ص16، 17، 25، 49، 55، 67، 69، 126، 166، 257، 425؛ ملکی، 1385، ص56، 122(.

توجه دادن متربی به اوقات و ایام خاص و شریف، یکی از روش‌های تربیتی میرزا جواد ملکی تبریزی 

است که می‌توان آن را نوعی نوآوری در مباحث تربیتی اخلاق به شمار آورد. این وجه از تربیت، کمتر در 

کید قرار گرفته است. ایشان »توجه به اوقات« و »ایام« را رأس‌المال و سرمایه  سایر آثار اخلاقی مورد تأ

متربی می‌دانست )ملکی، ۱۳۹۹، ص۱۱۵(.

3-1-2. آثار شیخ عباس قمی

یکی دیگر از شخصیت‌های تأثیرگذار در حوزه علمیه قم شیخ عباس قمی است. آیت‌الله شیخ عبدالکریم 

حائری با هدف تقویت روحیه اخلاقی و معنوی طلاب از شیخ عباس قمی برای برگزاری درس اخلاق 

دعوت می‌کرد )سروری، ۱۳۹۸، ص۲۱۵؛ دوانی، ۱۳۷۵، ص۱۰۷(. از این‌رو بررسی آثار اخلاقی و 

تربیتی ایشان که استاد برجسته‌ای در حوزه علمیه قم بودند و آثار ایشان منشأ اثر در میان عموم مردم و 

طلاب می‌شد شایسته است.

موضوعی  فهرست  که  است  الاثار  و  الحکم  مدینة  و  البحار  سفینة  ایشان  حدیثی  کتاب  مهم‌ترین 

تفصیلی برای احادیث کتاب عظیم و بیش از صد جلدی بحارالانوار شمرده می‌شود. این کتاب در سال 

۱۳۴۴هـ.ق و در ایامی که شیخ عباس قمی برای تدریس به حوزه علمیه قم آمده بودند، منتشر شد. 

می‌توان کتاب سفینة البحار را یکی از آثار مهم مکتب اخلاق نقلی و روایی به حساب آورد؛ چراکه 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  160

محدث قمی با مهارت فراوان فهرست جامعی از موضوعات مطرح شده در سرتاسر کتاب بحارالانوار 

آورده است که بسیاری از این موضوعات، اخلاقی و تربیتی است. 

سپس  می‌دهد  ارائه  آن  از  تعریفی  ابتدا  می‌رسد  حسد  به‌عنوان  وقتی  حاء  حرف  ذیل  مثال  به‌عنوان 

روایات برگزیده‌ای را در باب مذمت حسد می‌آورد و پس از آن به شرح روایات می‌پردازد )محدث قمی، 

1344ق، ج2، ص173(. 

ترتیب مباحث به‌گونه‌ای است که مخاطب با خواندن آنها تحت تأثیر قرار می‌گیرد و مباحث هرچه 

جلوتر می‌رود، مخاطب قبح بیشتری را برای رذیله حسد برداشت می‌کند. در نهایت محدث قمی حکایتی 

عجیب در مذمت حسد می‌آورد تا به صورت کامل بر مخاطب خویش تأثیر بگذارد )همان، ص178(. 

نحوه چینش روایات اخلاقی و بیان حکایات در میانه آنها را می‌توان به‌عنوان نوآوری در زمینه نگارش 

اخلاق روایی به حساب آورد.

از دیگر آثار ایشان که می‌توان به‌عنوان اخلاق روایی با رویکرد تربیتی به حساب آورد کتاب شرح 

حکم نهج البلاغه است که با بیانی مختصر و شیوا و نیز با تقسیم‌بندی مناسب، مطالب اخلاقی و تربیتی 

را ذیل حکمت‌های نهج‌البلاغه آورده است.

از دیگر کتب اخلاقی ایشان پنجاه درس اخلاق، کلمات طریفه است که شامل پنجاه مدخل اخلاقی 

برگرفته از آیات، روایات و متون اخلاق اسلامی است.

نویسنده در توضیح مداخل، به اختصار بسنده کرده ودر آغاز هر مدخل با پندی ایجابی و یا سلبی 

و لحنی خطابی خواننده را به وانهادن یا به جا آوردن کاری و یا پذیرش حالتی می‌خواند که این موضوع 

نشان از رویکرد تربیتی این کتاب اخلاقی است. 

اثر دیگر ایشان کتاب شریف مقامات العلیة فی موجبات السعادة الابدیة است که خلاصه‌اى از دو 

کتاب با ارزش و مفید »معراج السعادة« و »حلیة المتقین« می‌باشد. 

مؤلف در باب دوم از بخش اول، مطالب تربیتی را تحت عنوان »تفصیل اخلاق حسنه و رذیله، و 

فواید و مفاسد آنها، و كیفیت كسب اخلاق حسنه و معالجه اوصاف ذمیمه« آورده است )محدث قمی، 

1389، ص56(. در خاتمه این باب ذیل عنوان »مواردى كه طالب پاکى نفس باید بداند« توصیه‌های 

تربیتی را به مخاطبان می‌دهد )همان، ص229(.



161.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

3-1-3. آثار امام خمینی

امام خمینی را می‌توان به‌عنوان شاخص‌ترین شخصیت علمی اخلاقی حوزه علمیه قم به حساب آورد؛ 

چراکه از سویی آثار علمی ایشان متعدد بوده و در میان مردم و طلاب نفوذ زیادی داشته است و از سویی 

دیگر رهبری نهضت انقلاب اسلامی توسط ایشان منجر به توسعه و تعمیق علوم اسلامی از جمله علم 

اخلاق و مباحث تربیت اخلاقی شده است.

ق خاطر 
ّ
در میان آثار ایشان می‌توان گفت حضرت امام به آثار اخلاقی‌اش بیش از دیگر آثارشان تعل

داشته و نشر آن‌ها را لازم‌تر می‌دانسته است. دلیل این نکته، بند ششم وصیت‌نامۀ ایشان است که در 15 

ی این جانب را در صورت 
ّ

دی ماه 1356 برابر با 25 محرّم 1398 در نجف اشرف نوشته‌اند: کتب خط

 
ً
امکان، طبع کنند و اگر کسی خواست طبع کند در اختیار او بگذارند به‌طوری که ضایع نشود؛ خصوصا

کتب اخلاقی را )خمینی، 1378، ج3، ص293(.

آثار اخلاقی حضرت امام عبارت‌اند از شرح چهل حدیث، آداب الصلاة، شرح حدیث جنود عقل 

و  به‌عنوان مفصل‌ترین  ایشان  آثار کتاب شریف شرح چهل حدیث  این  میان  در  اکبر.  و جهاد  و جهل 

نیز مشهورترین اثر اخلاقی شناخته می‌شود؛ از این‌رو به تنها به تحلیل رویکرد تربیتی این اثر ارزشمند 

می‌پردازیم.

در کتاب چهل حدیث امام خمینی، همانند غالب دیگر کتب اخلاقی اسلامی، نظام فضیلت‌گرایی 

اخلاق ارسطویی به‌عنوان مبنای غالب اخلاقی معرفی شده است. این نظام بر پایه تحلیل قوای نفس، 

هستی‌شناختی  مبانی  است. همچنین،  گرفته  شکل  ارسطویی  اعتدال  قاعده  و  اساسی  رذائل  و  فضائل 

خاص اسلام نیز در این نظام اخلاقی گنجانده شده است. 

به‌عنوان نمونه، امام خمینی مسئله فقر مطلق انسان در برابر خداوند را به‌عنوان یکی از مبانی اصلی 

انسان‌شناختی در اخلاق مطرح می‌کند )خمینی، 1380، ص70(.

از دیگر مبانی مهم انسان‌شناختی در تربیت اخلاقی، مفهوم تربیت‌پذیری انسان است. امام خمینی 

کید می‌کنند که اگر قوای نفسانی انسان تحت تربیت اولیای الهی قرار گیرد، قوه کامل انسانی او شکوفا  تأ

می‌شود و تمامی ابعاد نفسانی او تحت تأثیر این تربیت قرار می‌گیرد، و در نتیجه، انسان به کمال انسانی 

دست می‌یابد )همان، ص169(.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  162

این صورت است که هر عملی که  به  امام خمینی  بیان  تربیت اخلاقی در  برای  انسان  تغییرپذیری 

انسان انجام می‌دهد، تأثیری در روح او می‌گذارد، چه مثبت و چه منفی. لذت‌ها باعث ایجاد علاقه به 

دنیا می‌شوند و اگر انسان در این لذت‌ها غرق شود، از توجه به خدا غافل می‌گردد. اگر به سمت معنویات 

و توجه به خدا گرایش پیدا کند، می‌تواند به تغییر مثبت در خود دست یابد و از وابستگی به دنیا دور شود 

)همان، ص170(.

کید بر »جهاد با نفس« آغاز می‌شود و  درباره روش‌های تربیت اخلاقی، کتاب چهل حدیث، با تأ

مخاطب را به مبارزه با هوس‌ها و سرکشی نفس دعوت می‌کند. به نظر امام، نخستین گام در این مسیر، 

ایجاد دغدغه در متربی برای مبارزه با نفس است )همان، ص6(. در احادیث ۲ تا ۱۰، به دوازده صفت 

رذیله مانند ریا، عجب، کبر و حب دنیا پرداخته شده که لازم است انسان قبل از هر چیز، آنها را از خود 

دور کند. این رذایل به‌عنوان بنیادی‌ترین موانع در تربیت اخلاقی شناخته می‌شوند.

نویسنده در احادیث ۱۳ تا ۳۲، به صفات حمیده‌ای همچون توکل، خوف و رجا اشاره می‌کند و بر 

کید می‌کند که پیشگیری و اصلاح اخلاق، مقدم بر رشد و شکوفایی آن است. روش تربیت  این نکته تأ

پایه‌گذاری شده و مهم‌ترین معرفت، شناخت نفس و در پی  بر تفکر، تعقل و شناخت  ایشان  اخلاقی 

آن خداشناسی است )همان، ص6 و ص413(. امام یادآور می‌شود که اینها معارفی نیستند که تنها با 

یادگیری به دست آیند؛ بلکه نیازمند تهذیب نفس و پاکسازی دل از رذایل‌اند )همان، ص412(.

نکته‌ای که امام خمینی در نگارش کتاب اخلاقی تأکید می‌کنند قابل توجه است. ایشان بر این نظرند که متن 

کتاب اخلاقی باید به‌گونه‌ای باشد که به تربیت اخلاقی مدد رساند )خمینی، 1382، ص13(. لذا نوشتن کتاب 

از سوی مربی می‌تواند روشی منحصر به فرد برای تربیت متربی باشد؛ چراکه دست مربی برای بیان هر نکته‌ای 

باز است و از سویی روشی غیرمستقیم است که تأثیرگذاری بیشتری نسبت به روش مستقیم دارد. 

موضع  از  نه  خمینی  امام  درونی است.  دیالوگ  با  موعظه  کتاب، ترکیب  این  ممتاز  نکته  این‌رو  از 

گاه، اشتباهات مشترکِ انسان‌ها را برملا می‌کند. عباراتی مانند  مرجعیتی دور، بلکه همچون هم‌سفری آ

»عبادتِ من و تو« )خمینی، 1380، ص73( نه‌تنها فروتنی نویسنده را نشان می‌دهد، بلکه مخاطب را به 

»خود-ارزیابی« بدون احساس تحقیر ترغیب می‌کند. این روش غیرمستقیم، تأثیر کلام را به‌مراتب فراتر 

از دستورات صرف می‌برد.



163.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

خواننده در سراسر کتاب با موعظه‌ها و بیانات امام، احساس همدلی و نزدیکی می‌کند عباراتی چون 

صفر  به  را  متربی  و  مُربی  فاصله  ص151(،   ،1380 )خمینی،  غفلت«  این  از  تو  و  من  حال  به  »وای 

می‌رساند. این همزادپنداریِ عالمانه، مخاطب را بدون احساس تحقیر، به نقد درونی وامی‌دارد. 

همچنین، توجه به اصل تدریج از نکات کلیدی در روش تربیت اخلاقی امام خمینی است. ایشان در 

ارائه دستوراتی همچون ضبط خیال، بر تمرکز فکری بر مسیر تقرب، عدم توجه به خیالات قبیح، مشغول 

کید می‌کنند )همان، ص17( این گام‌ها به تدریج انسان را به  شدن به شکر خدا و استغاثه به خداوند تأ

تعالی و نزدیکی به خداوند هدایت می‌کنند.

3-1-4. آثار شهید مطهری

شهید مرتضی مطهری به‌عنوان پرورش‌یافته حوزه مقدس علمیه قم، صاحب‌نظری ژرف‌اندیش و محققـی 

دقیـق در حـوزه‌هـای متعـدد معارف اسـلامی شناخته می‌شود. به دلیل جامعیت وی، تفکـرات او در 

بیـان مسـائل از گستردگی ویژه‌ای برخوردار است.

از جمله آثار شهید مطهری، آثار اخلاقی عرفانی اوست که در دو جلد بیست و دوم و بیست و سوم 

از مجموعه آثار شهید مطهری جمع‌آوری شده است. 

در میان این آثار، اثری ممتاز در زمینه تعلیم و تربیت اسلامی وجود دارد که می‌توان آن را نقطه عطف 

به  به صورت مستقل  آورد؛ چراکه  به حساب  انقلاب اسلامی  از  پیش  تربیت اخلاقی  آثار  در  و تحول 

مباحث تربیتی پرداخته است و مباحث تربیتی را به صورت نظام‌مند ارائه می‌کند. 

عنوان این اثر »تعلیم و تربیت در اسلام« است که به وضوح از فهرست کتاب معلوم می‌شود، سنخ 

مباحث تربیتی در این کتاب در حوزه تربیت اخلاقی است. 

در این کتاب ضمن بررسی اصول و مبانی تربیت مانند نسبیت اخلاق، معیار فعل اخلاقی، پرورش 

یا مبارزه با خود، مراحل خروج از خودخواهی، توجه به استعدادهای انسانی، به عوامل تربیت نیز شامل 

تعلیم و پرورش عقل، تزکیه نفس، عبادت، مراقبه و محاسبه، معاشرت با صالحان، ازدواج، جهاد و کار 

پرداخته شده است.

اول  روش  می‌کند.  اشاره  اخلاقی  تربیت  روش‌های  از  به مجموعه‌ای  کتاب  این  در  مطهری  شهید 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  164

نه  می‌داند،  عقل  به  بخشیدن  استقلال  و  رشد  پرورش،  را  اسلام  تربیتی  راه  وی  است.  عقلانی  تربیت 

کوبیدن و خفه کردن و خاموش کردن آن )مطهری، 1۳97، ص194( 

روش دوم خودشناسی است. ایشان در بیان مراد از خودشناسی، یافتن کرامت و عزت نفس را مطرح 

می‌کند و بیان می‌دارد که و اخلاق اسلامی با دست گذاشتن روی یافتن خود واقعی و کرامت نفس، تمام 

)مطهری، 1376،  می‌کند  تفریط شکوفا  و  افراط  بدون  و  با هم  را هماهنگ  انسان  استعداد‌های وجود 

ج22، ص816(. روش سوم عادت‌سازی است. شهید بیان می‌کند که برخی عادت‌ها موجب تقویت 

اراده می‌شود )مطهری، 1398، ص38(.

4. دوره پس از انقلاب اسلامی؛ دوره شکوفایی )1357 تا زمان حاضر(
 تأثیرگذار است. از 

ً
رابطه میان بالندگی حوزۀ علمیه و پیروزی انقلاب اسلامی، پیوندی دوسویه و عمیقا

یک‌سو، انقلاب اسلامی ثمرۀ بیداری و مجاهدت‌های حوزۀ علمیه بود و از سوی دیگر، خود به عاملی 

قدرتمند برای تحول و شکوفایی بی‌سابقۀ حوزه مبدل گشت.

انجامید. حوزۀ  نوینی  تربیتیِ  و  آموزشی، پژوهشی  نهادها و مؤسسات  پیدایش  به  پویا،  تعامل  این 

انتشارات با جهشی کم‌نظیر مواجه شد و ساختار آموزشی حوزه، دگرگونی و پیشرفتی قابل توجه را تجربه 

کرد. 

مجموعه این تحولات، بستر غنی برای پژوهش‌های ژرف در تمامی علوم اسلامی، از جمله اخلاق و 

تربیت اخلاقی، را مهیا ساخت و به افزایش چشمگیر تألیفات علمی در این عرصه‌ها انجامید.

که  است  اهمیت  حائز  آن‌رو  از  اسلامی،  انقلاب  از  پس  اخلاقی  تربیت  دانش  تطور  سیر  بررسی 

یاری  برداشته‌شده  گام‌های  و  موجود  دانشی  ظرفیت‌های  شناخت  در  هم  را،  عرصه  این  پژوهشگران 

می‌رساند و هم خلأهای موجود در پردازش علمی این حوزه را نشان می‌دهد. 

تحلیل  را  اخلاقی  تربیت  دانش  تحول  بر  مؤثر  کلیدی  عوامل  علت‌یابی،  رویکردی  با  بخش  این 

می‌کند. در گام بعدی، به بررسی آثار پژوهشی این دوره، شامل کتاب‌های تخصصی و مقالات علمی که 

مبانی نظری و الگوهای عملی تربیت اخلاقی را شکل داده‌اند، می‌پردازد.



165.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

4-1. عوامل مؤثر بر تحول دانشی تربیت اخلاقی در حوزه علمیه

این  نوین شد.  وارد مرحله‌ای  تربیت اخلاقی در حوزه علمیه  ایران، دانش  در  انقلاب اسلامی  با وقوع 

تحول، نتیجه مجموعه‌ای از عوامل بود که موجب شد تا این دانش در قالب آثار علمی و پژوهشی اخلاقی 

به صورت ویژه و در نهایت به صورت مستقل به عرصه تربیت اخلاقی بپردازد.

در ادامه به برخی از عوامل کلیدی تحول دانش تربیت اخلاقی در حوزه علمیه می‌پردازیم.

4-1-1. تأثیر فضای اجتماعی-سیاسی پس از انقلاب اسلامی بر تحول دانش تربیت اخلاقی

پس از انقلاب اسلامی، حوزه علمیه با هماهنگی با شرایط سیاسی-اجتماعی جدید و پذیرش مسئولیت 

حمایت از ایدئولوژی نظام اسلامی، تحولی اساسی در رویکرد خود ایجاد کرد. این تغییر جایگاه، مسئولیت‌ها 

و دغدغه‌های جدیدی را برای حوزویان ایجاد کرد که به صورت مستقیم با تربیت اخلاقی جامعه در ارتباط بود.

پرورش،  و  آموزش  )مانند  فرهنگی  و  قضایی  آموزشی،  مدیریتی،  مناصب  در  روحانیون  حضور 

دانشگاه‌ها، صدا و سیما و...( آنها را با مسائل و چالش‌های تربیتی و اخلاقی جامعه به صورت مستقیم 

درگیر کرد. این درگیری عملی، نیاز به تولید محتوای کاربردی و پاسخگو را پررنگ‌تر ساخت.

همچنین حضور جدی‌تر حوزه در عرصه اجتماعی، آن را در معرض مسائل و پدیده‌های نوظهوری 

قرار داد که پیش از آن کمتر مورد پرداخت دانشی حوزه علمیه بود.

فضای اجتماعی-سیاسی پس از انقلاب اسلامی، به‌عنوان بستر اصلی، فرصت‌های بی‌نظیری را برای 

حوزه علمیه فراهم کرد. این عامل زمینه‌ساز ظهور تحولات دیگری در زمینه دانش تربیت اخلاقی گشت 

که در ادامه به آنها پرداخته می‌شود.

4-1-2. تخصص‌گرایی در علوم اسلامی

سمت  به  نهاد  این  حرکت  علمیه،  حوزه  اخلاقی  تربیت  دانش  در  تحول  عوامل  مهم‌ترین  از  یکی 

 بر دروس فقه و اصول تمرکز داشت )سروری، ۱۳۹۸، 
ً
تخصص‌گرایی است. پیش از انقلاب، حوزه عمدتا

ص۲۳۲(، اما پس از آن، به منظور پاسخگویی به نیازهای جدید جامعه و نظام، رشته‌های تخصصی 

متعددی در علوم اسلامی پایه‌ریزی شد.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  166

تخصص‌گرایی در علوم اسلامی منجر به دو نتیجه مهم شد که در ادامه به آن پرداخته می‌شود.

4-1-2-1. تنوع‌بخشی برنامه‌های درسی و رشته‌ها

این تخصص‌گرایی موجب شد که اخلاق اسلامی به‌عنوان جزء جدایی‌ناپذیر از برنامه‌های درسی مطرح 

شود. به‌عنوان مثال، در سطوح پایین‌تر، درس اخلاق به یک واحد اجباری تبدیل شد تا تمامی طلاب با 

مبانی آن آشنا شوند. در سطوح بالاتر، با تأسیس رشته تخصصی اخلاق اسلامی و گرایش‌های متنوع آن، 

امکان پژوهش و تعمق بیشتر در این زمینه فراهم آمد:

فلسفه اخلاق: به بررسی مبانی عقلی و نقلی احکام اخلاقی و تحلیل مکاتب اخلاقی غربی می‌پردازد.

اخلاق کاربردی: برای حل چالش‌های اخلاقی نوظهور در حوزه‌هایی مانند پزشکی، محیط زیست 

و فناوری، بر فقه شیعه تکیه می‌کند.

تربیت اخلاقی: به طراحی روش‌های عملی برای آموزش اخلاق به نسل جوان، خانواده‌ها و مؤسسات 

آموزشی با الهام از سیره معصومین اختصاص دارد.

تلفیق  این عرصه  بزرگان  آثار  براساس  عرفانی  و سلوک  سیر  با  را  اخلاقی  مباحث  عرفانی:  اخلاق 

می‌کند )معاونت آموزش حوزه علمیه قم،1400، ص39(.

تربیت اخلاقی و مشاوره اخلاقی در  با گرایش‌هایی مانند  تربیت اسلامی  تعلیم و  همچنین، رشته 

سطوح عالی )دکتری( ایجاد شد )همان، ص42(. تا به طراحی برنامه‌های عملی برای آموزش معارف 

آثار عمیق و  تولید  برای  را  زمینه  تغییر ساختاری،  این  بپردازد.  ارائه خدمات مشاوره تخصصی  و  دینی 

کادمیک و مستقل بخشید. تخصصی فراهم کرد و به دانش تربیت اخلاقی جایگاهی آ

اخلاق  دانش  از  اخلاقی  تربیت  دانش  شدن  جدا  تخصصی‌سازی،  این  کلیدی  پیامدهای  از  یکی 

به‌عنوان یک رشته مستقل بود. این تفکیک به دلیل اهمیت ویژه‌ای بود که مسئله تربیت و پرورش اخلاقی 

نسبت به توصیف صرف ارزش‌های اخلاقی پیدا کرده بود. پیش از انقلاب، مباحث مربوط به روش‌های 

ایجاد فضیلت‌ها و دوری از رذیلت‌ها به صورت مندرج در دانش اخلاق کلی مطرح می‌شد، اما پس از 

آن، به دلیل عمق و گستردگی مباحث، به‌عنوان یک حوزه مستقل شناخته شد.



167.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

4-1-2-2. پیدایش نهادهای تخصصی

پیدایش نهادهای تخصصی، تحولی عمیق در ساختار آموزشی و پژوهشی حوزه علمیه ایجاد کرد. این 

مراکز، هرچند با رویکردی دانشگاهی، هویتی حوزوی داشته و با تأسیس رشته‌های تخصصی، به تبیین 

و تولید دانش در زمینه تربیت اخلاقی پرداختند که در ادامه به معرفی برخی از فعال‌ترین آن‌ها در عرصه 

دانش تربیت اخلاقی اشاره می‌شود. 

ذیل  مجموعه‌های  اثر  که  اخلاقی  تربیت  دانش  با  مرتبط  آثار  برخی  معرفی  که  است  ذکر  به  لازم 

هستند، در ادامه به صورت جداگانه خواهد آمد.

4-1-2-2-1. مؤسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی

مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، که در سال ۱۳۷۲ توسط علامه مصباح یزدی تأسیس شد، 

نقطه عطفی در تاریخ تخصص‌گرایی علوم اسلامی در حوزه علمیه قم به شمار می‌رود. علامه مصباح 

یزدی با درک عمیق از نیازهای فکری جامعه و نظام اسلامی، این مؤسسه را با هدف تولید محتوای علمی 

و تربیت نیروی متخصص پایه‌گذاری کرد.

به  وابسته  اخلاق  گروه  است.  کرده  ایفا  کلیدی  نقشی  اخلاقی  تربیت  زمینه  در  به‌ویژه  مؤسسه  این 

این مؤسسه، یکی از مهم‌ترین و پیشروترین مراکز در این حوزه است. این گروه فعالیت خود را در سال 

۱۳۸۱ با عنوان »واحد تربیت مربی اخلاق« آغاز کرد، سپس در سال ۱۳۹۰ به »مرکز تخصصی اخلاق« 

 در سال ۱۳۹۷ به »گروه آموزشی اخلاق« تبدیل شد )حسینخانی، 1403(. این روند 
ً
ارتقا یافت و نهایتا

نشان‌دهنده رشد و تعمیق فعالیت‌های علمی و تربیتی این مجموعه است.

انتشار بیش از 70 عنوان کتاب و مقاله تخصصی در حوزه تربیت اخلاقی،  با  تاکنون  این مؤسسه 

دارای بیشترین آثار در این زمینه در میان مراکز حوزوی است. این آثار در نشریات وابسته به مؤسسه، از 

جمله نشریه »معرفت اخلاقی«، »اسلام و پژوهش‌های تربیتی« و »معرفت« و همچنین انتشارات خود 

مؤسسه منتشر شده‌اند )پایگاه اینترنتی نورمگز، بی‌تا، پایگاه اینترنتی انتشارات مؤسسه آموزشی پژوهشی 

امام خمینی، بی‌تا(.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  168

4-1-2-2-2. »پژوهشکده اخلاق و معنویت« پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی

پژوهشکده اخلاق و معنویت پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی وابسته به دفتر تبلیغات اسلامی حوزه 

علمیه قم، یکی از مراکز مهم در زمینه دانش تربیت اخلاقی است که فعالیت خود را از سال ۱۳۸۲ با 

عنوان گروه اخلاق و تربیت آغاز کرد. در دوره جدید، این پژوهشکده با سه گروه پژوهشی مجزا با عناوین 

اخلاق، تربیت و مطالعات اسلام و معنویت به فعالیت خود ادامه می‌دهد.

و  اخلاقی  تربیت  کاربردی،  اخلاق  زمینه  در  گفتمان‌سازی  مجموعه،  این  اصلی  اهداف  از  یکی 

کتاب  اثر )شامل  از ۲۵  بیش  انتشار  با  تاکنون  معنویت  و  پژوهشکده اخلاق  است.  اسلامی  معنویت 

از طریق نشریه  آثار  این  ایفا کرده است.  این حوزه نقش مؤثری  تربیت اخلاقی، در  و مقاله( در زمینه 

تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم منتشر شده‌اند )پایگاه  انتشارات دفتر  »مطالعات اخلاق کاربردی« و 

اینترنتی نورمگز، بی‌تا، پایگاه اینترنتی دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم، بی‌تا(.

4-1-2-2-3. »گروه علوم تربیتی« پژوهشگاه حوزه و دانشگاه

گروه علوم تربیتی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه در سال ۱۳۶۲ با هدف بازنگری و تدوین متون درسی و 

پژوهش در زمینه تعلیم و تربیت اسلامی تأسیس شد. یکی از اهداف اصلی این گروه، تهیه و تدوین منابع 

آموزشی مورد نیاز دانشگاه‌ها و حوزه‌ها در رشته‌های مختلف، از جمله تربیت اخلاقی است.

ارشاد اسلامی  و  فرهنگ  وزارت  و  پرورش  و  آموزش  مانند سازمان  اجرایی  نهادهای  با  این گروه 

از  دیگر  یکی  نیز  اسلامی  تربیت  علمی-پژوهشی  دوفصلنامه  انتشار  دارد.  گسترده‌ای  همکاری 

فعالیت‌های کلیدی این مجموعه است. گروه علوم تربیتی تاکنون بیش از ۲۲ اثر )شامل کتاب و مقاله 

تخصصی( در زمینه تربیت اخلاقی منتشر کرده است که در قالب نشریه »تربیت اسلامی« و انتشارات 

و  پژوهشگاه حوزه  اینترنتی  پایگاه  بی‌تا،  نورمگز،  اینترنتی  )پایگاه  به چاپ رسیده‌اند  پژوهشگاه  خود 

دانشگاه، بی‌تا(.

4-1-2-2-4. »گروه مدرسی اخلاق« دانشگاه معارف اسلامی

 گروه مدرسی دانشگاه معارف اسلامی در سال ۱۳۸۵ آغاز به کار کرد. این دانشگاه با وجود آنکه از نظر 



169.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

ساختاری زیرمجموعه وزارت علوم، تحقیقات و فناوری است، به دلیل هویت حوزوی اعضا، هیئت امنا 

و دانشجویان، ماهیتی حوزوی نیز دارد.

با  متناسب  تألیف کتب درسی  و  تدوین  بلندمدت،  برنامه  در یک  این گروه  اهداف اصلی  از  یکی 

رشته‌های دانشگاهی است. این مجموعه تاکنون بیش از ۲۲ اثر مرتبط با تربیت اخلاقی، شامل کتاب و 

مقاله، را در قالب نشریه »پژوهشنامه اخلاق« و انتشارات »دفتر نشر معارف« منتشر کرده است )پایگاه 

اینترنتی نورمگز، بی‌تا و پایگاه اینترنتی دفتر نشر معارف، بی‌تا(.

4-1-2-2-5. جامعۀ المصطفی العالمیه

جامعة المصطفی العالمیه یک نهاد بین‌المللی با هویت حوزوی است که بر سه محور آموزشی، پژوهشی 

و  اسلامی  به گسترش علوم  از سراسر جهان،  دانشجویان  با جذب  نهاد  این  فعالیت می‌کند.  تربیتی  و 

پرورش عالمان متعهد می‌پردازد.

مختلفی  رشته‌های  در  دینی  مبانی  با  را  کادمیک  آ آموزش‌های  ترکیبی،  رویکردی  با  دانشگاه  این 

مانند فقه، فلسفه، و اخلاق در کنار علوم انسانی اسلامی‌محور )حقوق، اقتصاد و...( ارائه می‌دهد. این 

مجموعه تاکنون بیش از ۱۸ اثر مرتبط با تربیت اخلاقی را در قالب نشریه »فقه تربیتی« )با عنوان سابق 

پایگاه  و  نورمگز  اینترنتی  )پایگاه  است  رسانده  چاپ  به  المصطفی«  »نشر  انتشارات  و  تربیت«(  »راه 

اینترنتی جامعة المصطفی العالمیه، بی‌تا(.

4-1-2-2-6. مؤسسه آموزش عالی اخلاق و تربیت

مؤسسه آموزش عالی اخلاق و تربیت، وابسته به وزارت علوم، با هدف گسترش و تعمیق مطالعات در 

دو حوزه بنیادین اخلاق و تربیت در شهر قم و در سال 1390 تأسیس شده است. این مؤسسه با جذب 

دانشجویان ممتاز، به تربیت نیروی متخصص و متعهد برای پاسخگویی به نیازهای جامعه در مسائل 

اخلاقی، تربیتی و خانواده می‌پردازد.

مؤسسه آموزش عالی اخلاق و تربیت با کسب مجوز از وزارت علوم، دوره‌های تحصیلات تکمیلی 

و  اسلامی  روان‌شناسی  اخلاقی،  تربیت  کاربردی،  اخلاق  همچون  رشته‌هایی  در  را  ارشد  کارشناسی 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  170

حوزه  در  را  آن  پژوهشی  و  علمی  جایگاه  مؤسسه  این  فعالیت‌های  می‌کند.  برگزار  راهنمایی  و  مشاوره 

مطالعات اخلاقی تثبیت کرده است، به‌طوری که تاکنون حداقل ۲۰ پایان‌نامه در رشته تربیت اخلاقی 

در این مرکز به مرحله دفاع رسیده است )پایگاه اینترنتی مؤسسه آموزش عالی اخلاق و تربیت، بی‌تا(.

4-2. دسته‌بندی موضوعی میراث علمی تربیت اخلاقی در حوزه علمیه

اخلاقی  تربیت  دانش  تدریج  به  علمیه،  حوزه‌های  آموزشی  نظام  دگرگونی  با  اسلامی،  انقلاب  از  پس 

از اخلاق نظری استقلال یافت. نقطه آغازین این استقلال، از دهه‌ی هشتاد به بعد و با آثاری همچون 

»تربیت اخلاقی« اثر محمد داوودی، رقم خورد.

این جدایی، که ناشی از اهمیت فزاینده‌ی پرورش عملی فضایل بود، به تولید رویکردها و روش‌های 

نهاد‌سازی  نیز  و  اخلاق  از  اخلاقی  تربیت  مفهومی  تفکیک  با  ترتیب،  بدین  انجامید.  تربیتی  نظام‌مند 

آموزشی و تألیف آثار تخصصی، شاهد تولد رشته‌ای مستقل و پویا در این حوزه هستیم. 

سیر این تحول، بستر لازم برای دسته‌بندی و تحلیل ادبیات علمی غنیِ تربیت اخلاقی را فراهم آورده 

است که در ادامه به برخی از موضوعات کلیدی وآثار مربوط به آن‌ها اشاره می‌کنیم. 

4-2-1. آثار ناظر بر مبانی و کلیات دانش تربیت اخلاقی )فلسفه اخلاق و تربیت(

این بخش به معرفی آثاری می‌پردازد که در حکم دروازه‌های ورود به قلمرو دانش تربیت اخلاقی هستند. 

این متون یا به مبانی و فلسفه تربیت از جمله دانش تربیت اخلاقی می‌پردازند و یا به ترسیم کلیتی از 

مباحث این دانش اهتمام ورزیده‌اند.

هدف اصلی این آثار، فراهم آوردن یک چهارچوب مفهومی اولیه برای مخاطب است تا پیش از ورود 

به جزئیات، درکی جامع از این حوزه نوین کسب کند.

دانش  این  استقلال‌بخشی  و  معرفی  در  مهم  گامی  که  زمینه،  این  در  برجسته  آثار  اولین  جمله  از 

برداشته‌اند، می‌توان به موارد زیر اشاره کرد:

کتاب »تربیت اخلاقی« اثر محمد داودی: این کتاب به‌عنوان یک منبع پایه و جامع، راه و رسم تربیت 

 برخاسته از سیره نورانی پیامبر اکرم و اهل‌بیت مطهرشان واکاوی می‌کند. 
ً
اخلاقی را با رویکردی عمیقا



171.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

داودی در این اثر، با استخراج و تدوین اهداف، مبانی، اصول و روش‌های تربیت اخلاقی از متن 

تعالیم و سبک زندگی معصومین، تصویری منسجم و کاربردی از این دانش ارائه می‌دهد.

کتاب »رهیافتی بر اخلاق و تربیت اسلامی« به نگارش فتح‌الله نجارزادگان: این کتاب نیز با دیدگاهی 

جامع، مباحث تربیت اخلاقی را از منظر اسلامی مورد بحث قرار می‌دهد. 

نجارزادگان با بررسی مبانی الهیاتی اخلاق، اهمیت خودشناسی، چگونگی پرورش فضایل فردی و 

اجتماعی، و تحلیل رذایل اخلاقی همراه با راهکارهای مقابله با آن‌ها، یک چهارچوب نظری و عملی غنی 

برای تربیت اخلاقی در اسلام فراهم می‌آورد.

مقاله »چیستی و امکان تربیت اخلاقی«: این اثر، که گزارشی از مصاحبه با احد فرامرز قراملکی در 

کادمیک این دانش در فضای حوزوی محسوب  سال ۱۳۸۵ است، از جمله اولین تلاش‌ها برای معرفی آ

می‌شود. این مقاله به بحث در مورد مفهوم‌پردازی و قابلیت تحقق تربیت اخلاقی می‌پردازد.

مقاله »هدف غایی در تربیت اخلاقی« به قلم رضا حبیبی: این مقاله نیز در همان سال ۱۳۸۵ به چاپ 

رسید و به دنبال تبیین غایت و سمت و سوی نهایی تلاش‌های تربیتی از منظر اسلامی بود، که نشان از 

رویکردی عمیق و بنیادین در ابتدای شکل‌گیری این دانش داشت.

با گذر زمان و توسعه این دانش، در دهه‌های اخیر، آثار فراوان )اعم از کتاب و مقاله( و تخصصی‌تری به جنبه‌های 

مختلف کلیات و مبانی تربیت اخلاقی و فلسفه آن پرداخته‌اند که از آن جمله می‌توان به موارد زیر اشاره کرد:

کتاب »درآمدی بر تربیت اخلاقی در اسلام« اثر مقداد یالجن و با ترجمه و تحقیق بهروز رفیعی: 

این اثر با ارائه نمای کلی از تربیت اخلاقی در اسلام در چهار بخشِ »مبانی اعتقادی-علمی«، »اصول 

روش‌شناختی«، »مراحل اجرایی« و »عوامل محیطی-فردی«، الگویی نظام‌مند مبتنی بر پرورش وجدان، 

به  توجه  تا  تلقینی، شهودی و عملی  تلفیق روش‌های  از  ترسیم می‌کند که  را  اراده اخلاقی  و  عقلانیت 

بسترهای اجتماعی-تمدنی را پوشش می‌دهد.

کشف  هدف  با  اثر  این  نوری:  عالم‌زاده  محمد  اثر  کریم«  قرآن  در  اخلاقی  تربیت  »راهبرد  کتاب 

راهبردهای تربیت اخلاقی در قرآن کریم تدوین شده و به بررسی مهم‌ترین اهداف میانی تربیت اخلاقی 

از منظر قرآن می‌پردازد. ساختار چهارفصلی کتاب شامل مفاهیم پایه، راهبردهای تربیتی، الگوی قرآنی 

و شیوه‌های اجرایی است.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  172

مقاله »جایگاه قرب الهی در تربیت اخلاقی« اثر سید محمدرضا موسوی‌نسب و احسان زینلی: این 

کید بر آموزه‌های دینی، به تبیین این هدف متعالی در تربیت اخلاقی می‌پردازد. در حالی که  پژوهش با تأ

مکاتب گوناگون اهداف متفاوتی را برای تربیت اخلاقی مطرح می‌کنند، این مقاله نظام معرفتی اسلام را 

متمایز ساخته و »قرب الهی« را هدف نهایی و غایی تربیت اخلاقی معرفی می‌کند.

مقاله »اصول تربیت اخلاقی از منظر اسلام: رویکردی تطبیقی« اثر بهروز رفیعی: این مقاله با بهره‌گیری 

از پژوهشی بنیادی-تاریخی و روش توصیفی-تحلیلی، به بررسی شماری از اصول اساسی تربیت اخلاقی 

از دیدگاه اسلام می‌پردازد، و در این مسیر، می‌تواند رویکردی تطبیقی را نیز مد نظر قرار دهد.

بر  پژوهش  این  دیگران:  و  علیان  حاجی  نیره  اثر  اخلاقی«  تربیت  زیربنای  انسانی  »کرامت  مقاله 

اهمیت و نقش محوری کرامت انسانی به‌عنوان بنیادی‌ترین اصل در تربیت اخلاقی تمرکز دارد. هدف 

اصلی آن، تبیین این نقش و استنتاج رهنمودهای کاربردی برای مربیان و متربیان، براساس اصل بنیادین 

کرامت انسان است.

مقاله »تربیت اخلاقی فضیلت‌مند« اثر محمد داودی و دیگران: این مقاله تلاش می‌کند تا با رویکردی 

فلسفی، به »اخلاق فضیلت« و تأثیرگذاری آن بر کل نظام تربیتی بپردازد. نویسندگان این اثر معتقدند 

که اخلاق فضیلت نباید تنها بر جنبه‌های خاصی از تربیت تمرکز کند، بلکه باید تأثیر خود را بر کلیت و 

تمامیت فرایند تربیتی تسری دهد.

4-2-2. آثار ناظر بر مراحل تربیت اخلاقی

مراحل تربیت ناظر به سیر رشد متربی و یا سیر دشواری محتوای تربیتی ترسیم می‌شوند و هدف از آنها 

تناسب راهکار تربیتی با ظرفیت متربی است )حسینی‌زاده، علی، 1403(. 

آثاری با هویت حوزوی درباره مراحل تربیت اخلاقی نگاشته شده‌اند از جمله:

با روش توصیفی-تحلیلی،  پژوهش  این  اثر سید علی حسین‌زاده:  تربیت اسلامی«  مقاله »مراحل 

فرایند تربیت اخلاقی در اسلام را در چهار دوره »تمهید، تربیت، تقویت و حفاظت« و هشت مرحله 

عملی از زمینه‌سازی تا تثبیت هویت اخلاقی، مبتنی بر قرآن و روایات نظام‌بندی می‌کند.

مقاله »قواعد استنباط مراحل تربیت اخلاقی با ملاک ترتیب منطقی از نگاه علامه مصباح یزدی« اثر 



173.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

مرتضی بخشی گلسفیدی و هادی حسینخانی: این پژوهش با روش توصیفی-تحلیلی و استناد به آثار 

علامه مصباح یزدی، پنج قاعده منطقی استنباط مراحل تربیت اخلاقی را شناسایی می‌کند: 

رفع موانع پیش از کنش ارزشی، تقدم بینش بر گرایش و کنش، وابستگی اخلاق به ایمان، اولویت 

تربیت روح بر جسم و تقدم خودشناسی بر خودسازی.

این  دیگران:  و  خیری  امرالله  اثر  اسلامی«  منابع  بر  تاکید  با  کودک  اخلاقی  تربیت  »مراحل  مقاله 

پژوهش با روش توصیفی-تحلیلی و استناد به قرآن، روایات و سیره معصومان، سه مرحله تربیت اخلاقی 

کودک )زمینه‌ساز، پرورش صفات اخلاقی و تثبیت ارزش‌ها( را شناسایی می‌کند که در هر مرحله با توجه 

به سطح رشد ذهنی، آموزش ارزش‌هایی مانند ظلم‌ستیزی، راستگویی، حیا و شکرگزاری مبتنی بر منابع 

دینی امکان‌پذیر است.

کید بر نقش اراده« اثر طاهره رجبی و دیگران: مقالۀ حاضر  مقاله »مراحل تربیت انسان اخلاقی با تأ

با هدف شناسایی عوامل ضعف و قوت اراده و بررسی مراحل تربیت انسان اخلاقی تدوین شده است. 

مراحل تربیت انسان اخلاقی به ترتیب شامل مرحلۀ انسان متفکر و سپس انسان متذکر و درنهایت انسان 

عامل است.

4-2-3. آثار ناظر بر روش‌های تربیت اخلاقی

روش‌های تریبت اخلاقی، راه‌های رسیدن به فرایند تربیت اخلاقی به شمار می‌روند و سبب تحقق آن در 

متربی می‌شوند )فقیهی، 1393، ص59( در حوزه علمیه قم، آثار متعددی با تمرکز بر این موضوع به رشته 

تحریر درآمده‌اند. در ادامه، به برخی از این آثار برجسته اشاره می‌کنیم:

کتاب »اخلاق اسلامی« اثر احمد دیلمی و مسعود آذربایجانی: در بخش سوم این کتاب که توسط 

مسعود آذربایجانی نگاشته شده، روش‌های تربیت اخلاقی در اسلام با یک رویکرد منطقی و تدریجی 

الگو  این  این روش‌ها در سه حوزه شناختی، عاطفی و رفتاری طبقه‌بندی شده‌اند.  بررسی شده است. 

ارائه  انسان  تکاملی  با سیر  متناسب  و  پویا  رویکرد  روان‌شناختی، یک  یافته‌های  و  دینی  منابع  تلفیق  با 

می‌دهد.

سیره‌ی  از  الهام  با  کتاب  این  از  بخشی  در  دلشاد:  مصطفی  اثر  عملی«  منطق  نبوی:  »سیره  کتاب 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  174

پیامبر اسلام، به معرفی اصول تربیت اسلامی می‌پردازد. پس از آن نویسنده براساس اصول تربیت، 

را  تنبیه  و  الگومحوری، محبت/تشویق  اساسی  را مطرح می‌سازد. سه روش  تربیت اسلامی  روش‌های 

برای  راهکارهای عملی  ارائه  اثر،  این  تشریح می‌کند. هدف اصلی  برای شکل‌دهی شخصیت شایسته 

پرورش انسان‌هایی والا بر مبنای آموزه‌های نبوی است.

با تحلیل دیدگاه‌های  نویسنده  فقیهی:  اثر سید احمد  المیزان«  تربیت اخلاقی در  کتاب »روش‌های 

علامه طباطبایی در تفسیر المیزان، ابعاد تربیت اخلاقی را بررسی می‌کند. این کتاب، مؤلفه‌های اخلاقی و 

روش‌های مبتنی بر قرآن و سیره معصومین را تحلیل می‌کند. فقیهی در این اثر، بر پایه‌هایی چون شناخت 

خدا، صیانت از قلب، پرهیز از غفلت و تقویت تقوا به‌عنوان ارکان اصلی تربیت اخلاقی تأکید دارد.

مقاله »طراحی الگوی دسته‌بندی روش‌های تربیت اخلاقی« اثر سید احمد فقیهی: این مقاله، یک 

استوار  بینش، گرایش و عمل  پایه  بر سه  ارائه می‌کند که  تربیت اخلاقی  برای  نظام‌مند  و  الگوی جامع 

الگو ۲۹ روش  این  و رفع موانع(،  ایجابی  ترکیب دسته‌بندی‌های مختلف )عوامل زمینه‌ساز،  با  است. 

تربیتی را با ویژگی‌های عمومیت، ساختار منطقی و تدریجی بودن در بر می‌گیرد.

مقاله »نقش روش موعظه در تربیت اخلاقی از دیدگاه علامه مصباح یزدی« اثر هادی حسینخانی: 

این پژوهش با تمرکز بر دیدگاه‌های علامه مصباح یزدی، به تحلیل کارکردهای تربیتی موعظه می‌پردازد. 

یافته‌های این مقاله نشان می‌دهد که موعظه می‌تواند به‌طور همزمان، سه نقش حیاتی پیشگیرانه، درمانی 

و تعالی‌بخش را در فرایند تربیت اخلاقی ایفا کند.

مقاله »روش‌های اصلاحی در تربیت اخلاقی قرآن کریم« اثر مصطفی احمدی‌فر و دادمحمد امیری: 

این پژوهش با استناد به آیات قرآن، چهار روش تذکر، انذار، تنبیه و تغافل را به‌عنوان ابزارهای کلیدی در 

اصلاح اخلاق تحلیل می‌کند.

4-2-4. آثار ناظر بر تربیت اخلاقی کاربردی

اصطلاح تربیت اخلاقی کاربردی از حوزه اخلاق کاربردی الهام گرفته است؛ رشته‌ای که بر حل مسائل 

و چالش‌های خاص و نوپدید تمرکز دارد )شریفی، 1390(. 

در همین راستا، پژوهش‌های تربیت اخلاقی کاربردی به بررسی و حل مسائل خاص و جدید تربیت 



175.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

اخلاقی در حوزه‌های گوناگون می‌پردازند و از جمله جدیدترین رویکردهای تحقیقاتی در این زمینه به 

شمار می‌روند. 

حوزه علمیه نیز به این شاخه از دانش تربیت اخلاقی توجه ویژه‌ای نشان داده و آثاری ارزشمند در این 

زمینه منتشر کرده است که در ادامه به برخی از آن‌ها اشاره می‌شود:

کید  کتاب »تربیت اخلاقی در دوره کودکی« اثر جمعی از نویسندگان حوزه و دانشگاه: این کتاب با تأ

رفتاری  و  ابعاد سه‌گانه شناختی، عاطفی  بررسی  به  در شکل‌گیری شخصیت،  دوره کودکی  اهمیت  بر 

در تربیت اخلاقی می‌پردازد. این اثر با الهام از روان‌شناسی اخلاق، یک چارچوب علمی برای پرورش 

روشن  فرآیند  این  در  را  مربیان  و  والدین  بنیادین  نقش  و  می‌دهد  ارائه  اخلاقی  عمل  و  احساس  تفکر، 

می‌سازد.

اثر سید مرتضی طباطبایی و مهدی  بازی؛ ظرفیت‌ها و مزایا«  از  با استفاده  مقاله »آموزش اخلاق 

آموزش اخلاق معرفی می‌کند.  برای  به‌عنوان یک روش مؤثر و غیرمستقیم  را  بازی  این مقاله،  ذاکری: 

نویسندگان نشان می‌دهند که بازی می‌تواند به تقویت ظرفیت‌های اخلاقی مهمی همچون تواضع، تعادل 

بین نفع شخصی و جمعی، و پذیرش شکست کمک کند.

جمع‌بندی و نتیجه‌گیری
سیر تطور تاریخی دانش تربیت اخلاقی در حوزه علمیه قم، نشان‌دهنده مسیری تدریجی و رو به رشد 

است که از دوران بسترسازی پیش از انقلاب آغاز شده و پس از آن به دوران شکوفایی و تخصصی شدن 

رسیده است. 

تربیت  برگزاری دروس اخلاق، مباحث  به تهذیب و  اهتمام فقها  با وجود  انقلاب،  از  قبل  در دوره 

اخلاقی به صورت مستقل مطرح نمی‌شد و در دل آثار اخلاقی نظری جای داشت. شخصیت‌هایی چون 

میرزا جواد ملکی تبریزی، شیخ عباس قمی، امام خمینی و شهید مطهری با نگاهی عمیق و کاربردی به 

تربیت، زمینه‌های نظری این دانش را تقویت کردند.

و  پژوهشی  نهادهای  تأسیس  اسلامی،  علوم  تخصصی‌سازی  با  اسلامی،  انقلاب  پیروزی  از  پس 

فرصت‌های اجتماعی-سیاسی جدید، دانش تربیت اخلاقی به‌عنوان یک رشته مستقل و پویا مطرح شد. 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  176

این تحولات منجر به تولید آثار متنوع و نظام‌مندی در حوزه‌های مبانی، مراحل و روش‌های تربیت اخلاقی 

گردید و خلأهای نظری و کاربردی گذشته را پر کرد. این روند، افق‌های جدیدی را برای پاسخگویی به 

نیازهای تربیتی جامعه امروز گشوده است.



177.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

منابع
احمدپور، مهدی )1395(. فلسفه علم اخلاق اسلامی، قم: دفتر نشر معارف. -

احمدی‌فر، مصطفی، و امیری، دادمحمد )۱۳۹۶(. روش‌های اصلاحی در تربیت اخلاقی قرآن کریم،  -

_https://qd.razavi.ac.ir/article .58-29آموزه‌های قرآنی، ش۲۶، ص

امینی، ابراهیم )حاج امین نجف‌آبادی( )۱۳۹۲(. خاطرات آیت‌الله ابراهیم امینی، تهران: مرکز اســناد  -

انقلاب اسلامی.

آذربایجانی، مسعود، و دیلمی، احمد )1380(. اخلاق اسلامی، قم: دفتر نشر معارف. -

بدلا، سید حسین )۱۳۷۸(. هفتاد سال خاطره از آیت‌الله سید حسین بدلا، تهران: مرکز اسناد انقلاب  -

اسلامی.

برقی اهری، حسین )۱۳۷۴(. مصاحبه با حضرت آیت‌الله حاج شیخ حسین برقی اهری، مجله حوزه،  -

 /https://hawzah.net/fa/Magazine/View .38 ش۷۲، 37و

-  http://ketabeqom.com/publisherinfo/%D A پایگاه اینترنتی انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه

-  https://eshop.iki.ac.ir/shop/7 پایگاه اینترنتی انتشارات مؤسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی

-  /https://buy-pub.miu.ac.ir پایگاه اینترنتی نشر المصطفی

-  /https://nashremaaref.ir پایگاه اینترنتی نشر معارف

- https://www.noormags.ir/view/fa/keyword/%D8 پایگاه اینترنتی نورمگز

- http://www.isca.ac.ir/Portal/ اســامی  فرهنــگ  و  علــوم  پژوهشــگاه 

home/?news/208417/208473/208595

حاجی علیان، نیره و ، باقری، خســرو، شــرفی، محمد رضا، )۱۳۹۴(. کرامت انسانی زیربنای تربیت  -

 /https://ensani.ir/fa/article/download . 76-63 ،۱۸اخلاقی، معرفت اخلاقی، ش

حسینخانی، هادی )۱۴۰۳(. مراکز رسمی دانش اخلاق در یکصد سال اخیر حوزه علمیه قم، معرفت  -

 /https://cica.ismc.ir/note .88-69 ،۲اخلاقی، ش

حسینی‌زاده، سیدعلی )۱۴۰۳(. مراحل تربیت از دیدگاه اسلامی، اسلام و پژوهش‌های تربیتی، ش۳۱،  -

 /https://ensani.ir/fa/article/download .78 -69

https://qd.razavi.ac.ir/article_3
https://qd.razavi.ac.ir/article_3
https://hawzah.net/fa/Magazine/View/
https://hawzah.net/fa/Magazine/View/
http://ketabeqom.com/publisherinfo/%D9%BE%DA%98%D9%88%D9%87%D8%B4%DA%AF%D8%A7%D9%87%20%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87%20%D9%88%20%D8%AF%D8%A7%D9%86%D8%B4%DA%AF%D8%A7%D9%87/142/0
https://eshop.iki.ac.ir/shop/7
https://buy-pub.miu.ac.ir/
https://buy-pub.miu.ac.ir/
https://nashremaaref.ir/
https://nashremaaref.ir/
https://www.noormags.ir/view/fa/keyword/%D8
http://www.isca.ac.ir/Portal/home/?news/208417/208473/208595
http://www.isca.ac.ir/Portal/home/?news/208417/208473/208595
https://ensani.ir/fa/article/download/
https://ensani.ir/fa/article/download/
https://cica.ismc.ir/note/
https://cica.ismc.ir/note/
https://ensani.ir/fa/article/download/
https://ensani.ir/fa/article/download/


.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  178

خیری، امرالله، حســینخانی، هادیو حسینی‌زاده، ســیدعلی )۱۴۰۳(. مراحل تربیت اخلاقی کودک با  -

https://ensani.ir/fa/ .58 -45 ،۳۱کید بر منابع اســامی، اســام و پژوهش‌های تربیتی، ش تأ

 /article/download

داوودی، محمد )۱۴۰۱(. سیره تربیتی پیامبر و اهل‌بیت، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. -

داوودی، محمد، موســوی، ســیدرضی، و صالحیان، ســعید )۱۴۰۱(. تربیت اخلاقی فضیلت‌مند،  -

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/article_2013.html . 14 -1 ،۴۱معرفت اخلاقی، ش

دلشاد تهرانی، مصطفی )۱۳۸۳(. سیره نبوی: منطق عملی، تهران: نشر دریا. -

دوانی، علی )۱۳۷۵(. مفاخر اســام: محدث نامی حاج شــیخ عباس قمی چهره درخشان روحانیت  -

شیعه، ج ۱۱، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.

کید  - رجبــی، طاهره، نجفی، محمد، و نیک‌آیین، محمود )۱۳۹۵(. مراحل تربیت انســان اخلاقی با تأ

https://akhlagh.morsalat.ir/arti� 88 -65 ،۱مطالعات اخــاق کاربــردی، ش  بـ�ر نقش اراده ،

 cle_63978.html

رضوی، ســیدعباس )۱۳۸۳(. حاج شــیخ عبدالکریم حائری و ســامان دادن به تبلیغات دینی، مجله  -

 /https://ensani.ir/fa/article .195 -125 ،۱۲۶حوزه، ش

رفیعی، بهروز )۱۳۹۵(. اصول تربیت اخلاقی از منظر اســام: رویکــردی تطبیقی، اخلاق وحیانی،  -

 /https://ensani.ir/fa/article .115 -97 ،۱۱ش

روحانی، حســن، 1391، خاطرات دکتر حســن روحانی، مجمع تشــخیص مصلحــت نظام: مرکز  -

تحقیقات استراتژیک، تهران.

زهره‌کاشــانی، علی‌اکبر )۱۳۹۴(. تاریخ ۱۲۰۰ساله حوزه علمیه قم )با رویکرد آموزشی و پژوهشی(،  -

قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

سروری، حامد )۱۳۹۸(. پنجاه سال تاریخ تحول حوزه، تهران: انتشارات شهود. -

شریف رازی، محمد )۱۳۳۲(. آثار الحجه یا تاریخ و دائره‌المعارف حوزه علمیه قم، قم: کتاب‌فروشی  -

برقعی.

شریفی، احمد حسین، )1390(، چیستی اخلاق کاربردی، معرفت اخلاقی، ش7، ص96-83 -

https://ensani.ir/fa/article/download/
https://ensani.ir/fa/article/download/
https://ensani.ir/fa/article/download/
https://islamicedu.rihu.ac.ir/article_2013.html
https://akhlagh.morsalat.ir/article_63978.html
https://akhlagh.morsalat.ir/article_63978.html
https://ensani.ir/fa/article/
https://ensani.ir/fa/article/
https://ensani.ir/fa/article/
https://ensani.ir/fa/article/


179.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

طباطبائی، ســید مرتضی، و ذاکری، مهدی )۱۴۰۰(. آموزش اخلاق با اســتفاده از بازی: ظرفیت‌ها و  -

 /https://www.ensani.ir/fa/article .26 -7 ،۵۴مزایا، پژوهش‌نامه اخلاق، ش

عالم‌زاده نوری، محمد، و  ، مرادی، حسین، بوسلیکی، حسن)۱۳۹۳(. نقش مربی در تربیت اخلاقی- -

معنوی، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.

عالم‌زاده نــوری، محمد، و )۱۳۹۶(. راهبــرد تربیت اخلاقی در قرآن کریم، قم: پژوهشــگاه علوم و  -

فرهنگ اسلامی.

عسکری، مرتضی )۱۳۸۱(. گفتگو با علامه سید مرتضی عسکری، پژوهش و حوزه، ش۹، 27 و 28.  -

 /https://hawzah.net/fa/Magazine/View

علیزاده، مهدی )۱۳۹۹(. اخلاق اسلامی، قم: نشر معارف. -

فقیهی، سیداحمد )۱۳۸۹(. طراحی الگوی دســته‌بندی روش‌های تربیت اخلاقی، معرفت اخلاقی،  -

 /https://ensani.ir/fa/article .۵ش

- .فقیهی، سیداحمد )۱۳۹۳(. روش‌های تربیت اخلاقی در المیزان، قم: مؤسسه آموزشی پژوهشی امام خمینی

قمی، عباس )۱۳۶۵(. کلمات طریفه؛ پنجاه درس اخلاقی، قم: مؤسسه در راه حق. -

قمی، عباس )۱۳۷۶(. شرح حکم نهج‌البلاغه، تهران: بنیاد نهج‌البلاغه. -

قمی، عباس )۱۳۸۹(. مقامات العلیه فی موجبات السعاده الابدیه، قم: نور مطاف. -

قمی، عباس 1344ق، سفینة البحار و مدینۀ الحکم و الآثار، قم: نشر اسوه. -

گلســفیدی، مرتضی بخشی، و حســینخانی نایینی، هادی )۱۴۰۴(. قواعد اســتنباط مراحل تربیت  -

اخلاقی با ملاک ترتیب منطقی از نگاه علامه مصباح یزدی، اســام و پژوهش‌های تربیتی، ش۳۳، 

 /https://www.ensani.ir/fa/article .40 -23

مطهری، مرتضی )۱۳۷۶(. مجموعه آثار شهید مطهری، ج ۲۲ و ۲۳. تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۹۷(. تعلیم و تربیت در اسلام، تهران: صدرا. -

مطهری، مرتضی )۱۳۹۸(. فطرت و تربیت، تهران: صدرا. -

 معاونت آموزش حوزه علمیه قم )۱۴۰۰(. درختواره رشته‌ها و گرایش‌های تخصصی حوزه‌های دانشی  -

علوم اسلامی، قم: مرکز مدیریت حوزه علمیه قم.

https://www.ensani.ir/fa/article/
https://www.ensani.ir/fa/article/
https://hawzah.net/fa/Magazine/View/
https://hawzah.net/fa/Magazine/View/
https://ensani.ir/fa/article/
https://ensani.ir/fa/article/
https://www.ensani.ir/fa/article/
https://www.ensani.ir/fa/article/


.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  180

ملکی تبریزی، میرزا جواد )۱۳۸۵(. المراقبات اعمال سنه، قم: انتشارات بیدار. -

ملکی تبریزی، میرزا جواد )1385(، رساله لقاء الله به ضمیمه رساله لقاء الله امام خمینی، قم، نشر آل علی. -

ملکی تبریزی، میرزا جواد )۱۳۸۸(. لقاء الله تعالی، قم: انتشارات بیدار. -

ملکی تبریزی، میرزا جواد )۱۳۹۹(. اسرار الصلاه، قم: نشر بیدار. -

موسوی الخمینی، روح‌الله )۱۳۷۸(. صحیفه امام، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی. -

- .موسوی الخمینی، روح‌الله )۱۳۸۰(. شرح چهل حدیث، قم: مؤسسه تنظیم و نشر امام خمینی

موســوی الخمینی، روح‌الله )۱۳۸۲(. شرح حدیث جنود عقل و جهل، قم: مؤسسه تنظیم و نشر امام  -

.خمینی

موسوی‌نســب، ســیدمحمدرضا، و زینلی، احســان )۱۳۹۲(. جایگاه قرب الهی در تربیت اخلاقی،  -

  /https://www.ensani.ir/fa/article .70 -57 ،۱۰اسلام و پژوهش‌های تربیتی، ش

- http://ueae.ir مؤسسه آموزش عالی اخلاق و تربیت

نجارزادگان، فتح‌الله )۱۳۸۶(. رهیافتی بر تربیت و اخلاق اسلامی، قم: دفتر نشر معارف. -

نجفی، حســن، پوریزدی، رحمت و جمعی از پژوهشگران، بی‌تا، تربیت اخلاقی در دوره کودکی، قم:  -

.پژوهشکده باقرالعلوم

نراقی، احمدبن محمدمهدی )۱۳۷۸(. معراج السعاده، قم: هجرت. -

References
 - Ahmadifar, Mostafa, & Amirifar, Dadmohammad (2017). “Correctional Methods in 

Ethical Education of the Holy Quran,” Amouzehhaye Qurani, No. 26, pp. 29-58.  
[In Persian]

 - Ahmadpour, Mahdi (2016). Falsafe-ye Elme Akhlaq-e Eslami [Philosophy of Islam-
ic Ethics Science], Qom: Daftar-e Nashr-e Ma’aref. [In Persian]

 - Alamehzadeh Nouri, Mohammad (2017). Rahbord-e Tarbiyat-e Akhlaqi dar Qu-
ran-e Karim [Strategy of Moral Education in the Holy Quran], Qom: Islamic Sci-
ences and Culture Academy. [In Persian]

 - Alamehzadeh Nouri, Mohammad, Moradi, Hossein, & Bouseliki, Hassan (2014). 
Naqsh-e Morabbi dar Tarbiyat-e Akhlaqi-Ma’navi [The Role of the Mentor in Mor-
al-Spiritual Education], Qom: Islamic Sciences and Culture Academy. [In Persian]

https://www.ensani.ir/fa/article/
https://www.ensani.ir/fa/article/
http://ueae.ir


181.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

 - Alizadeh, Mahdi (2020). Akhlaq-e Eslami [Islamic Ethics], Qom: Nashr-e Ma’aref. 
[In Persian]

 - Amini, Ibrahim (Haj Amin Najafabadi) (2013). Khaterat-e Ayatollah Ibrahim Ami-
ni [Memoirs of Ayatollah Ibrahim Amini], Tehran: Center for Islamic Revolution 
Documents. [In Persian]

 - Askari, Mortaza (2002). “Interview with Allameh Seyyed Mortaza Askari,” 
Pazhouhesh va Howzah, No. 9, pp. 27-28. [In Persian]

 - Azarbaijani, Masoud, & Deylami, Ahmad (2001). Akhlaq-e Eslami [Islamic Ethics], 
Qom: Daftar-e Nashr-e Ma’aref. [In Persian]

 - Badla, Seyyed Hossein (1999). Haftad Sal Khatereh az Ayatollah Seyyed Hossein 
Badla [Seventy Years of Memories from Ayatollah Seyyed Hossein Badla], Teh-
ran: Center for Islamic Revolution Documents. [In Persian]

 - Barqi Ahari, Hossein (1995). “Interview with Ayatollah Haj Sheikh Hossein Barqi 
Ahari,” Howzah Magazine, No. 72, pp. 37-38. [In Persian]

 - Davani, Ali (1996). Mafakher-e Eslam: Mohaddeth-e Nami Haj Sheikh Abbas Qomi 
[The Glories of Islam: The Renowned Hadith Scholar Haj Sheikh Abbas Qomi], 
Vol. 11, Tehran: Center for Islamic Revolution Documents. [In Persian]

 - Davoodi, Mohammad (2022). Sireh-ye Tarbiyati-ye Payambar va Ahl-e Bayt [Ed-
ucational Sira of the Prophet and the Ahl al-Bayt], Qom: Research Institute of 
Hawzah and University. [In Persian]

 - Davoodi, Mohammad, Mousavi, Seyyed Razi, & Salehiyan, Saeid (2022). “Vir-
tue-Oriented Moral Education,” Ma’refat-e Akhlaqi, No. 41, pp. 1-14. [In Persian]

 - Delshad Tehrani, Mostafa (2004). Sireh-ye Nabavi: Manteq-e Amali [Prophetic 
Sira: Practical Logic], Tehran: Darya Publications. [In Persian]

 - Education Deputy of Qom Seminary (2021). Derakhtvareye Reshteh-ha va Ger-
ayesh-haye Takhasosi-ye Howzeh-haye Danashi-ye Olum-e Eslami [The Tree of 
Specialized Disciplines and Fields of Islamic Science Knowledge Bases], Qom: 
Management Center of Qom Seminary. [In Persian]

 - Faghihi, Seyyed Ahmad (2010). “Designing a Classification Model for Moral Edu-
cation Methods,” Ma’refat-e Akhlaqi, No. 5. [In Persian]

 - Faghihi, Seyyed Ahmad (2014). * Methods of moral education in Al-Mizan* [Meth-
ods of Moral Education in Al-Mizan], Qom: Imam Khomeini Education and Re-
search Institute. [In Persian]



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  182

 - Golsafidi, Mortaza Bakhshi, & Hosseinkhani Naeini, Hadi (2025). “Rules for Infer-
ring the Stages of Moral Education Based on Logical Order from the Perspective 
of Allameh Misbah Yazdi,” Eslam va Pazhouheshhaye Tarbiyati, No. 33, pp. 23-
40. [In Persian]

 - Haji Aliyan, Nayereh, Bagheri, Khosrow, & Sharafi, Mohammad Reza (2015). “Hu-
man Dignity as the Foundation of Moral Education,” Ma’refat-e Akhlaqi, No. 18, 
pp. 63-76. [In Persian]

 - Higher Education Institute of Ethics and Education. [In Persian]
 - Hoseinizadeh, Seyyed Ali (2024). “Stages of Education from an Islamic Perspec-

tive,” Eslam va Pazhouheshhaye Tarbiyati, No. 31, pp. 69-78. [In Persian]
 - Hosseinkhani, Hadi (2024). “Official Centers of Ethics Science in the Last Century 

of the Qom Seminary,” Ma’refat-e Akhlaqi, No. 2, pp. 69-88. [In Persian]
 - Islamic Sciences and Culture Academy (ISCA). [In Persian]
 - Kheyri, Amrollah, Hosseinkhani, Hadi, & Hoseinizadeh, Seyyed Ali (2024). “Stag-

es of Moral Education of Children with Emphasis on Islamic Sources,” Eslam va 
Pazhouheshhaye Tarbiyati, No. 31, pp. 45-58. [In Persian]

 - Maleki Tabrizi, Mirza Javad (2006). Al-Muraqabat: A’mal al-Sanah, Qom: Bidar 
Publications. [In Persian]

 - Maleki Tabrizi, Mirza Javad (2006). Resale-ye Leqa Allah [Treatise on Meeting 
God] with the addition of the Treatise on Meeting God by Imam Khomeini, Qom: 
Aal-e Ali Publishing. [In Persian]

 - Maleki Tabrizi, Mirza Javad (2009). Leqa Allah-e Ta’ala, Qom: Bidar Publications. 
[In Persian]

 - Maleki Tabrizi, Mirza Javad (2020). Asrar al-Salat [Secrets of Prayer], Qom: Nashr-e 
Bidar. [In Persian]

 - Motahhari, Mortaza (1997). Majmou’e Athar-e Shahid Motahhari [Collected Works 
of Shahid Motahhari], Vol. 22 & 23. Tehran: Sadra. [In Persian]

 - Motahhari, Mortaza (2018). Ta’lim va Tarbiyat dar Eslam [Education in Islam], Teh-
ran: Sadra. [In Persian]

 - Motahhari, Mortaza (2019). Fetrat va Tarbiyat [Nature and Education], Tehran: Sa-
dra. [In Persian]



183.................................................................................. تاریخ تطور تربیت اخلاقی در سده اخیر حوزه علمیه قم

 - Mousavi al-Khomeini, Ruhollah (1999). Sahifeh-ye Imam, Tehran: Institute for 
Compilation and Publication of Imam Khomeini’s Works. [In Persian]

 - Mousavi al-Khomeini, Ruhollah (2001). Sharh-e Chehel Hadith [Explanation of 
Forty Hadiths], Qom: Institute for Compilation and Publication of Imam Khomei-
ni’s Works. [In Persian]

 - Mousavi al-Khomeini, Ruhollah (2003). Sharh-e Hadith-e Jounoud-e Aql va Jahl 
[Explanation of the Hadith of the Soldiers of Intellect and Ignorance], Qom: In-
stitute for Compilation and Publication of Imam Khomeini’s Works. [In Persian]

 - Mousavi-Nasab, Seyyed Mohammad Reza, & Zeinali, Ehsan (2013). “The Position 
of Nearness to God in Moral Education,” Eslam va Pazhouheshhaye Tarbiyati, 
No. 10, pp. 57-70. [In Persian]

 - Najafi, Hassan, Pourizadi, Rahmat, et al. (n.d.). Tarbiyat-e Akhlaqi dar Doure-ye 
Koudaki [Moral Education in Childhood], Qom: Baqir al-Olum Research Insti-
tute. [In Persian]

 - Najarzadegan, Fathollah (2007). Rahyafti bar Tarbiyat va Akhlaq-e Eslami [An 
Approach to Islamic Education and Ethics], Qom: Daftar-e Nashr-e Ma’aref. [In 
Persian]

 - Naraghi, Ahmad ibn Mohammad Mahdi (1999). Me’raj al-Sa’adah, Qom: Hejrat. 
[In Persian]

 - Noormags Website. [In Persian]
 - Qomi, Abbas (1925/1965). Safinat al-Bihar va Madinat al-Hikam va al-Athar, Qom: 

Nashr-e Oswah. [In Persian]
 - Qomi, Abbas (1986). Kalemat-e Tarifeh; Panjah Dars-e Akhlaqi [Witty Words; Fifty 

Ethical Lessons], Qom: In the Path of Truth Institute. [In Persian]
 - Qomi, Abbas (1997). Sharh-e Hikam-e Nahj al-Balagha [Explanation of the Wis-

doms of Nahj al-Balagha], Tehran: Nahj al-Balagha Foundation. [In Persian]
 - Qomi, Abbas (2010). Maqamat al-Aliyah fi Moujebat al-Sa’adat al-Abadiyah [High 

Stations in the Requirements of Eternal Happiness], Qom: Nour-e Mataf. [In Per-
sian]

 - Rafiei, Behrouz (2016). “Principles of Moral Education from the Perspective of 
Islam: A Comparative Approach,” Akhlaq-e Vahyani, No. 11, pp. 97-115. [In Per-
sian]



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  184

 - Rajabi, Tahereh, Najafi, Mohammad, & Nikayin, Mahmoud (2016). “Stages of Edu-
cating a Moral Human with Emphasis on the Role of Will,” Motale’at-e Akhlaq-e 
Karbordi, No. 1, pp. 65-88. [In Persian]

 - Razavi, Seyyed Abbas (2004). “Haj Sheikh Abdolkarim Haeri and the Organization 
of Religious Propagation,” Howzah Magazine, No. 126, pp. 125-195. [In Persian]

 - Rouhani, Hassan (2012). Khaterat-e Doctor Hassan Rouhani [Memoirs of Dr. Has-
san Rouhani], Expediency Discernment Council: Center for Strategic Research, 
Tehran. [In Persian]

 - Sarvari, Hamed (2019). Panjah Sal Tarikh-e Tahavvol-e Howzah [Fifty Years of the 
History of Seminary Evolution], Tehran: Shohoud Publications. [In Persian]

 - Sharif Razi, Mohammad (1953). Athar al-Hujjah ya Tarikh va Da’erat al-Ma’arif-e 
Howzeye Elmiye-ye Qom [Athar al-Hujjah or the History and Encyclopedia of the 
Qom Seminary], Qom: Borqei Bookstore. [In Persian]

 - Sharifi, Ahmad Hossein (2011). “What is Applied Ethics,” Ma’refat-e Akhlaqi, No. 
7, pp. 83-96. [In Persian]

 - Tabatabaei, Seyyed Mortaza, & Zakeri, Mahdi (2021). “Teaching Ethics Using 
Games: Capacities and Benefits,” Pazhouhesh-nameye Akhlaq, No. 54, pp. 7-26. 
[In Persian]

 - Website of Al-Mustafa Publishing House. [In Persian]
 - Website of Ma’aref Publications. [In Persian]
 - Website of the Imam Khomeini Education and Research Institute Publications. [In 

Persian]
 - Website of the Research Institute of Hawzah and University Publications. [In Per-

sian]
 - Zohreh-Kashani, Ali Akbar (2015). Tarikhe 1200 Saleye Howzeye Elmiye-ye Qom 

[1200-Year History of the Qom Seminary], Qom: Research Institute of Hawzah 
and University. [In Persian]


	_Hlk208844951
	_Hlk208844052
	_Hlk217386043

