
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-77 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

Examination of the Emergence and Development of the 

Philosophy of Education in the Qom Seminary Over the 

Last Century

Mohammad Davoudi1 

This article was written with the support of the Permanent Secretariat of the Congress of the 100th  
Anniversary of the Re-establishment of the Qom Seminary and the Achievements and Tributes of Grand 

Ayatollah Hajj Sheikh Abdul Karim Haeri.

1. Associate Professor, Educational Sciences, Hawza and University Research Institute, Qom, Iran.

mdavoudi@rihu.ac.ir

Received: 2025/03/14; Accepted 2025/08/20

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: Throughout history, Islamic seminaries (ḥawzah) have 
consistently undertaken the mission of promoting religion, ethics, spirituality, and the 
education of society, adapting their efforts to the conditions and available resources of 
each era. These seminaries trained the necessary human resources—including teachers, 
preachers, Imams of congregational prayers and Friday prayers—and through the es-
tablishment of schools and maktab-khānahs, contributed directly to the education of the 
public. A brief historical review shows that, in addition to educational activities, semi-
naries have played a pioneering role in research and knowledge production in the field 
of education, generating works on moral education, the ethics of teaching and learning, 
educational methods, and related topics.
Since its reestablishment by Ḥājj Shaykh ʿAbd al-Karīm Ḥāʾerī, the Qom Seminary has 
paid serious attention to education and upbringing, acting in both theoretical and practical 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://mdavoudi@rihu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0001-6567-9104


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-77 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

capacities. The aim of this article is to examine, from a historical perspective, the role of 
the Qom Seminary in shaping and developing the philosophy of education during the last 
cetury. The fundamental question addressed here is: What role has the Qom Seminary 
played over the last century in the emergence of the philosophy of education as an aca-
demic field, and through what developments has this process unfolded?
Methodology: This study employs a historical–analytical method. Using documentary 
and library data, it investigates the emergence, evolution, and deepening of the philoso-
phy of education in the Qom Seminary over the last cetury. By analyzing historical trends, 
official documents, published works from seminary, and institutional developments—
such as the establishment of the Office for Seminary–University Cooperation—the the-
oretical and institutional trajectory of this development is reconstructed. The main focus 
is the analysis of scientific texts, policy documents, and major scholarly works from each 
historical period, in order to provide a systematic and comparative account of the growth 
of philosophy of education within this academic institution.
Conceptual Clarification: The philosophy of education refers to the philosophical ex-
amination of educational practice and processes, grounded in philosophical assumptions 
and findings. This definition assumes that the referent of the genitive (“of education”) 
is the practice or process of education itself. However, if the referent is taken to be the 
discipline of education, then the philosophy of education is defined as an inquiry into that 
discipline’s assumptions, methods, validity of findings, and functions—in which case 
it constitutes a second-order discipline. The common usage, however, reflects the first 
definition, where philosophy of education denotes a philosophical examination of the 
practice of education.
Findings: Educational discussions have been present in the Qom Seminary since its mod-
ern reestablishment, with particular emphasis on moral and religious education. Modern 
educational sciences, however, did not initially receive significant attention. The philoso-
phy of education—one of the subfields of educational sciences—is comparatively young 
and has a global history of less than a century. It is therefore unsurprising that it does 
not have a long-standing tradition in the seminary. Nevertheless, the development of the 
philosophy of education in the Qom Seminary can be divided into three major stages:
1. Preparatory Stage (Before 1993)

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-77 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

Martyr Murtaza Motahhari was one of the pioneers in introducing Islamic educational 
discussions from a philosophical perspective within the Qom Seminary. In the 1970s, 
he delivered a series of lectures titled Education in Islam for teachers and physicians, 
which were later published as a book. In these works, he addressed topics such as rational 
education, nurturing human capacities, moral education, human dignity, and factors influ-
encing education. Although he did not explicitly label these discussions as “philosophy of 
education,” they laid the groundwork for more systematic attention to the field after the 
Cultural Revolution.
Following the Islamic Revolution, Imam Khomeini, emphasizing the dangers of cultural 
dependency, called for fundamental transformation and the replacement of colonial in-
tellectual frameworks with Islamic culture in universities. He stressed the independence 
of universities from Eastern and Western ideologies and the need for training committed 
and service-oriented intellectuals. In line with these guidelines, the Cultural Revolution 
Headquarters was established in June 1980.
Its primary mission was the Islamization of universities through the selection of faculty 
members and students, revising curricula—especially in the humanities—and restructur-
ing university administration. Following Imam Khomeini’s directive to incorporate sem-
inary expertise, the Office for Seminary–University Cooperation was founded in 1982 
under the supervision of the Qom Seminary Scholars Comunity, with Ayatollah Mesbah 
Yazdi as its head. Its purpose was to strengthen research aimed at explicating Islamic per-
spectives in the humanities and to facilitate scholarly interaction between seminary and 
university professors, leading to the formation of specialized working groups, including 
one in educational sciences.
2. Formation and Consolidation (1993–2003)
During this stage, the primary focus was indigenizing the philosophy of education. A 
major milestone was the publication of An Introduction to Islamic Education (1): Philos-
ophy of Education in 1993 by the Education department of the Office for Seminary–Uni-
versity Cooperation. As the first non-translated, indigenously authored work in this field, 
it examined concepts such as the nature and aims of education with reference to Islamic 
sources, and received widespread academic attention.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-77 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

The second volume, Educational Aims from the Perspective of Islam (published in 1997), 
classified ultimate aims—such as Gorb (nearness to God) — and intermediate aims with-
in four domains of human relationships: with God, with the self, with others, and with the 
environment. Parallel to these original works, important Western texts were translated to 
enhance awareness of Western philosophical schools. The significant collection Theories 
of Muslim Scientists on Education and Its Principles, which analyzed the thought of ap-
proximately thirty major Islamic thinkers, became an authoritative reference. Together, 
these collective efforts established and stabilized the formation of a localized discipline 
of philosophy of education in the Qom Seminary.
3. Flourishing and Deepening (2004–2021)
In this period, the concept of “indigenization” became explicitly synonymous with “Is-
lamization.” The works produced demonstrate notable theoretical growth and intellectual 
maturity. New fields of inquiry opened up, including educational schools and orientations 
in Islamic civilization and efforts to formulate Islamic philosophies of education based 
on the major philosophical traditions of Mashāʾī, Ishrāqī, and Transcendent Philosophy 
(ḥikmat-i mutaʿāliyah).
Works such as the translation of Schools and Orientations of Education in Islamic Civ-
ilization and multi-volume series on Mashāʾī Philosophy of Education and Ishragh Phi-
losophy of Education were published, each systematically examining anthropological, 
epistemological, and axiological foundations of these traditions and deriving correspond-
ing educational theories. During this period, the emphasis of the Supreme Leader on the 
necessity of “fundamental transformation” in the national educational system and the 
drafting of a national document grounded in an indigenous philosophy acted as a power-
ful catalyst.
In response to this call, two major works titled Islamic Philosophy of Education—one 
published by the Imam Khomeini Institute and the other by the Research Institute of 
Hawzah and University—were produced. Drawing upon primary Islamic sources and Is-
lamic philosophical traditions, these studies articulated foundational concepts, aims, prin-
ciples, educational domains, and developmental stages, offering comprehensive models. 
One of these works, which identified eighteen educational domains organized according 
to the fourfold human relationships, became a core textbook at Farhangian University. 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-77 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article
This stage represents a peak in the formation of a coherent, indigenous intellectual system 
for education.
4. Expansion and Application (2022–Present)
In the most recent stage, the philosophy of education in the Qom Seminary has moved 
toward the philosophical analysis of specialized educational domains such as religious 
and aesthetic education. Works such as Philosophy of Religious Education and Aesthetic 
Education from the Perspective of Islam, both published in 2023, serve as exemplary con-
tributions that examine the foundations, aims, and principles of each educational domain 
in systematic fashion.
Conclusion: The Qom Seminary has undergone an epistemic transformation, shifting 
from traditional approaches toward systematic knowledge production in the philosophy 
of education. This transformation has been made possible through the development of 
indigenous scholarly works rooted in the Qur’an, the Islamic tradition, and Islamic phi-
losophy, as well as through the institutional role of bodies such as the Office for Semi-
nary–University Cooperation. The outcomes of this movement offer a potential model for 
the broader humanities in Iran and can serve as a foundation for the fundamental transfor-
mation of the national education system, given its emphasis on aims such as Ghorb and 
achieving balanced development in the fourfold human relationships.
Keywords: Qom Seminary, Stages of Transformation, Philosophy of Education, Islam-
ic–Iranian Civilization.

Cite this article: Davoudi, Mohammad (2025). Examination of the Emergence and De-
velopment of the Philosophy of Education in the Qom Seminary Over the Last Century. 
Journal of Islamic Education 20(54): 41-77.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	77-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در 
حوزه علمیه قم در سده اخیر

محمد داودی1 

این مقاله با حمایت دبیرخانه دائمی کنگره یکصدمین سالگشــت بازتأسیس حوزه علمیه قم و دستاوردها 
و نکوداشت آیت الله العظمی حاج شیخ عبدالکریم حائری تألیف شده است.

1. دانشیار، علوم تربیتی، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم، ایران.
mdavoudi@rihu.ac.ir

تاریخ دریافت: 1403/12/24؛ تاریخ پذیرش: 1404/05/29

چکیده گسترده
مقدمه و اهداف: حوزه‌های علمیه در هر دوره‌ای متناسب با شرایط آن دوره و امکانات و مقدورات 
موجود به تبلیغ و ترویج دین و اخلاق و معنویت و تعلیم و تربیت مردم اهتمام داشته‌اند. نیروی 
تربیت  را  ائمه جمعه  و  ائمه جماعات  مبلغان،  معلمان،  این وظایف شامل  انجام  برای  نیاز  مورد 
می‌کردند و با تأسیس مدارس و مکتب‌خانه‌ها به تربیت مردم همت می‌گماشتند. بررسی گذرا نشان 
می‌دهد که حوزه‌های علمیه علاوه بر فعالیت‌های تربیتی، در زمینه پژوهش و تولید علم در زمینه 
تربیت نیز پیشگام بوده‌اند و آثاری در زمینه اخلاق و تربیت اخلاقی، آداب و اخلاق تعلیم و تعلم، 

روش‌های تربیت و مانند آن تولید کرده‌اند.
حوزه علمیه قم از زمان بازتأسیس توسط حاج شیخ عبدالکریم حائری به تعلیم و تربیت توجه 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://mdavoudi@rihu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0001-6567-9104


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	77-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

داشته و در دو جنبه عملی و نظری فعال بوده است. هدف این مقاله این است که با رویکرد و نگاه 
تاریخی نقش حوزه علمیه قم در سده اخیر در شکل‌گیری و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت را بررسی 
کند. پرسش این مقاله این است که حوزه علمیه قم در سده اخیر چه نقشی در پیدایش فلسفه تعلیم 

و تربیت به‌عنوان یک رشته علمی داشته است و در این فرایند چه تحولاتی رخ داده است؟
با استفاده از داده‌های  این مقاله تاریخی-تحلیلی است؛ بدین معنا که  روش تحقیق  روش تحقیق. 
اسنادی و کتابخانه‌ای، سیر پیدایش، تحول و تعمیق فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده 
اخیر مورد بررسی قرار گرفته است. با تحلیل روندها، اسناد رسمی، آثار منتشرشده در حوزه و 
دانشگاه، و تحولات نهادی مانند تأسیس دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، مسیر نظری و نهادی این 
تحول بازسازی و ترسیم شده است. تمرکز اصلی بر واکاوی محتوای متون علمی، مصوبات سیاستی 
و آثار علمی شاخص در هر دوره تاریخی بوده و تلاش شده است تا با رویکردی توصیفی-تحلیلی، 

تصویری منظم و تطبیقی از رشد دانش فلسفه تعلیم و تربیت در این نهاد علمی ارائه شود.
مفهوم‌شناسی. فلسفهٔ تعلیم و تربیت عبارت است از بررسی تعلیم و تربیت با روش فلسفی و بر پایهٔ 
مفروضات و یافته‌های فلسفی. این تعریف بر این فرض استوار است که مضاف الیه فلسفه در »فلسفهٔ 
تعلیم و تربیت« »عمل یا فرایند« تربیت است. اما اگر مضاف الیه آن دانش تعلیم و تربیت باشد، 
تعریف آن عبارت است از: بررسی مفروضات، روش، اعتبار یافته‌ها و بررسی کارکرد آن علم. در 
این صورت، فلسفهٔ تعلیم و تربیت دانشی درجۀ دوم خواهد بود. آنچه رایج است همان تعریف اول 
است؛ زیرا در کاربرد رایج فلسفه تعلیم و تربیت همان معنای اول یعنی فلسفه عمل تعلیم و تربیت 

مراد است.
از زمان  یافته‌ها، حوزه علمیه قم و فلسفه تعلیم و تربیت. مباحث تربیتی در حوزه علمیه قم 
بوده  به‌ویژه بحث تربیت اخلاقی و تربیت دینی بسیار مورد توجه  بوده است.  بازتأسیس مطرح 
است. اما علوم تربیتی جدید چندان مورد توجه نبوده است. فلسفه تعلیم و تربیت یکی از دانش‌های 
علوم تربیتی است که از دیگر دانش‌های تربیتی جوان‌تر است و سابقه آن در دنیا به صد سال هم 
نمی‌رسد. طبیعی است که نباید انتظار داشته باشیم سابقه‌ای طولانی در حوزه علمیه قم داشته باشد. با 

این حال، می‌توان برای فلسفه تعلیم و تربیت درحوزه علمیه قم سه دوره را مطرح کرد: 
۱. دوره زمینه‌سازی و آمادگی )پیش از ۱۳۷۲(. شهید مطهری از پیشگامان طرح مباحث تعلیم و 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	77-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

تربیت اسلامی با رویکردی فلسفی در حوزه علمیه قم بود. او در دهه ۵۰ سخنرانی‌هایی با عنوان 
»تعلیم و تربیت در اسلام« برای دبیران و پزشکان ایراد کرد که بعدها به صورت کتاب منتشر شد. 
مطهری در این آثار به موضوعاتی مانند تربیت عقلانی، پرورش استعدادها، تربیت اخلاقی، کرامت 
نفس و عوامل مؤثر در تربیت پرداخت. اگرچه او این مباحث را مستقیماً فلسفه تعلیم و تربیت 

نخواند، اما پایه‌ای شد برای توجه جدی‌تر به این رشته پس از انقلاب فرهنگی.
پس از انقلاب اسلامی، امام خمینی با تأکید بر خطر وابستگی فرهنگی، خواستار تحولی بنیادین و 
جایگزینی فرهنگ اسلامی به جای فرهنگ استعماری در دانشگاه‌ها شد. ایشان بر استقلال دانشگاه 
از شرق و غرب و تربیت نیروهای متعهد و خدوم تأکید کردند. در پی این فرامین، »ستاد انقلاب 

فرهنگی« در خرداد ۱۳۵۹ تشکیل شد.
مأموریت اصلی این ستاد، اسلامی کردن دانشگاه‌ها از طریق گزینش استادان و دانشجویان، بازنگری 
امام برای  انسانی( و تغییر مدیریت دانشگاه‌ها بود. به دنبال دستور  منابع درسی )به‌ویژه در علوم 
تحت  سال ۱۳۶۱  در  دانشگاه«  و  »دفتر همکاری حوزه  علمیه،  از تخصص حوزه‌های  بهره‌گیری 
نظارت جامعه مدرسین قم و با ریاست آیت‌الله مصباح یزدی تأسیس شد. هدف این نهاد، توسعه 
پژوهش برای تبیین دیدگاه‌های اسلامی در علوم انسانی و ایجاد تعامل بین مدرسین حوزه و دانشگاه 

بود که منجر به تشکیل گروه‌های کاری در رشته‌های مختلف از جمله علوم تربیتی گردید.
۲. دوره شکل‌گیری و تثبیت )۱۳۷۲-۱۳۸۲(. در دوره شکل‌گیری و تثبیت فلسفه تعلیم و تربیت در 
حوزه علمیه قم )۱۳۷۲-۱۳۸۲(، تمرکز اصلی بر بومی‌سازی این رشته بود. نقطه عطف این حرکت، 
انتشار کتاب »درآمدی بر تعلیم و تربیت اسلامی )۱(: فلسفه تعلیم و تربیت« در سال ۱۳۷۲ توسط 
گروه علوم تربیتی دفتر همکاری حوزه و دانشگاه بود. این اثر، به‌عنوان اولین کتاب با رویکرد بومی 
و غیرترجمه‌ای، مباحثی چون مفهوم، ماهیت و اهداف تربیت را با استناد به منابع اسلامی بررسی 

کرد و با استقبال گسترده مواجه شد.
جلد دوم این مجموعه با عنوان »اهداف تربیت از دیدگاه اسلام« در سال ۱۳۷۶ منتشر شد و اهداف 
با خدا، خود، دیگران و  انسان  )مانند قرب به خدا( و واسطه‌ای را در چهار عرصه رابطه  غایی 
طبیعت تبیین کرد. به موازات این تلاش‌های تألیفی، آثار مهم غربی نیز ترجمه شدند تا دانش حوزه 
نسبت به مکاتب فلسفی غرب تعمیق یابد. همچنین، مجموعه ارزشمند »آرای دانشمندان مسلمان در 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	77-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

تعلیم و تربیت« با بررسی اندیشه‌های حدود ۳۰ متفکر برجسته اسلامی، به مرجعی معتبر تبدیل 
شد. این تلاش‌های جمعی، زمینه شکل‌گیری و تثبیت دانش بومی فلسفه تعلیم و تربیت را در حوزه 

علمیه قم فراهم آورد.
۳. دوره شکوفایی و تعمیق )۱۳۸۳-۱۴۰۰(. در دوره شکوفایی و تعمیق فلسفه تعلیم و تربیت در 
حوزه علمیه قم )۱۴۰۰-۱۳۸۳(، مفهوم »بومی‌سازی« به وضوح معادل »اسلامی‌سازی« تعریف شد 
و آثار تولیدشده از نظر عمق و غنای محتوایی به بلوغ قابل‌توجهی رسیدند. این دوره شاهد گشایش 
و  اسلامی«  تمدن  در  تربیتی  به »مکتب‌ها و گرایش‌های  پرداختن  از جمله  بود،  افق‌های جدیدی 
تدوین »فلسفه‌های تعلیم و تربیت اسلامی« براساس مکاتب فلسفی مشاء، اشراق و حکمت متعالیه.

مجموعه‌های  و  اسلامی«  تمدن  در  تربیتی  گرایش‌های  و  »مکتب‌ها  کتاب  ترجمه  مانند  آثاری 
چندجلدی »فلسفه تعلیم و تربیت مشاء« و »فلسفه تعلیم و تربیت اشراق« منتشر شدند که به بررسی 
نظریه‌های  استخراج  و  مکاتب  این  ارزش‌شناختی  و  معرفت‌شناختی  انسان‌شناختی،  مبانی  نظام‌مند 
در  بنیادین«  »تحول  لزوم  بر  رهبری  معظم  مقام  تأکید  همزمان،  پرداختند.  آنها  با  متناظر  تربیتی 

آموزش و پرورش و تدوین سند ملی مبتنی بر فلسفه‌ای بومی، نقش محرک قدرتمندی ایفا کرد.
در پاسخ به این نیاز، دو اثر شاخص با عنوان »فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی« توسط مؤسسه امام 
خمینی و پژوهشگاه حوزه و دانشگاه منتشر شد. این کتب با استناد به منابع اصیل اسلامی و 
الگوهای  و  پرداختند  تربیت  مراحل  و  اصول، ساحت‌ها  اهداف،  مبانی،  تبیین  به  اسلامی،  فلسفه 
جامعی ارائه دادند. یکی از این کتب با تعریف ۱۸ ساحت تربیتی در قالب روابط چهارگانه انسان، 
به منبعی درسی در دانشگاه فرهنگیان تبدیل شد. این دوره، نقطه اوجی در شکل‌گیری یک نظام 

فکری منسجم و بومی برای تعلیم و تربیت بود.
۴. دوره گسترش و کاربرد )۱۴۰۱ تاکنون(. در دوره گسترش و کاربرد )۱۴۰۱ تاکنون(، فلسفه 
تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم به سمت بررسی فلسفی ساحت‌های خاص تربیت مانند تربیت 
دینی و زیبایی‌شناختی حرکت کرده است. کتاب‌های »فلسفه تربیت دینی« و »تربیت زیبایی‌شناختی 
مبانی،  این جریان هستند که  بارق  نمونه‌های  منتشر شدند،  در سال ۱۴۰۲  اسلام« که  دیدگاه  از 

اهداف و اصول هر ساحت را به طور مجزا تحلیل می‌کنند.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	77-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

نتیجه‌گیری. حوزه علمیه قم با تحولی معرفتی، از رویکرد سنتی به سمت تولید دانش نظام‌مند در 
فلسفه تعلیم و تربیت حرکت کرده است. این تحول با تدوین آثار بومی مبتنی بر قرآن، روایات 
است.  شده  محقق  دانشگاه  و  حوزه  همکاری  دفتر  مانند  نهادهایی  نقش  و  اسلامی،  حکمت  و 
دستاوردهای این جریان، الگویی برای سایر علوم انسانی فراهم آورده و می‌تواند مبنای تحول بنیادین 
در نظام آموزشی کشور قرار گیرد، چراکه اهدافی مانند قرب به خدا و تعادل در روابط چهارگانه 

انسان را محور قرار داده است.
واژگان کلیدی: حوزه علمیه قم، دوره‌های تحول، فلسفه تعلیم و تربیت، تمدن اسلامی ایرانی.

استناد: داودی، محمد )1404(. بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم 
در سده اخیر. مجله تربیت اسلامی 20)54(: 77-41.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................51

مقدمه
تاریخ  در طول  علمیه  کارکردهای حوزه‌های  مهم‌ترین  از  بخشی  علم  تولید  و  تحقیق  و  ترویج  و  تبلیغ 

و  امکانات  و  دوره  آن  با شرایط  متناسب  دوره‌ای  هر  در  علمیه  است. حوزه‌های  بوده  نهاد  این  پربرکت 

مقدورات موجود به تبلیغ و ترویج دین و اخلاق و معنویت و تعلیم و تربیت مردم اهتمام داشته‌اند. نیروی 

مورد نیاز برای انجام این وظایف شامل معلمان، مبلغان، ائمه جماعات و ائمه جمعه را تربیت می‌کردند 

و با تأسیس مدارس و مکتب‌خانه‌ها به تربیت مردم همت می‌گماشتند. اما کارشان به این محدود نمی‌شد 

و علاوه بر آن، به پژوهش در باب مسائل و موضوعات گوناگون دینی و تولید علوم مورد نیاز مردم نیز 

می‌پرداختند. این پژوهش البته دامنه وسیعی داشته و به فقه و اصول محدود نمی‌شده و تعلیم و تربیت را 

هم دربرمی‌گرفته است. بررسی گذرا نشان می‌دهد که حوزه‌های علمیه علاوه بر فعالیت‌های تربیتی، در 

زمینه پژوهش و تولید علم در زمینه تربیت نیز پیشگام بوده‌اند و آثاری در زمینه اخلاق و تربیت اخلاقی، 

آداب و اخلاق تعلیم و تعلم، روش‌های تربیت و مانند آن تولید کرده‌اند. 

با تحولات جدیدی که در دو سده اخیر در همه عرصه‌های زندگی من جمله تعلیم و تربیت اتفاق 

افتاده است، تعلیم و تربیت از حالت سنتی خارج و به شکل یک رشته علمی دانشگاهی درآمده است 

و مجموعه‌ای از علوم مانند تاریخ تعلیم و تربیت، فلسفه تعلیم و تربیت، برنامه‌ریزی درسی، روش‌های 

تدریس، روان‌شناسی تربیتی و غیره را شامل می‌شود. در دانشگاه‌ها نیز رشته‌ای با عنوان علوم تربیتی دایر 

شده و به تربیت متخصصان و کارشناسان تربیتی مشغول هستند. 

از اواخر دوره قاجار آموزش و پرورش جدید وارد کشور ما شد. البته ابتدا توسط برخی کشورهای 

خارجی و به صورت پراکنده مدارسی در برخی شهرهای کشور تأسیس شد. سپس در دوره پهلوی اول 

به تدریج خود دولت عهده‌دار تأسیس و گسترش مدارس جدید و نظام آموزشی جدید در کشور شد. با 

تأسیس دانشگاه در تهران و دیگر شهرها، دانشسراهایی هم برای تربیت معلم تأسیس شد و در دانشگاه‌ها 

نیز رشته علوم تربیتی دایر شد. یکی از دانش‌های تربیتی که در علوم تربیتی تدریس می‌شود فلسفه تعلیم 

و تربیت یا فلسفه آموزش و پرورش است که در ایران هم این درس ارائه می‌شود. 

حوزه علمیه قم از زمان باز تأسیس توسط حاج شیخ عبدالکریم حائری به تعلیم و تربیت توجه داشته 

و در دو جنبه عملی و نظری فعال بوده است. هدف این مقاله این است که با رویکرد و نگاه تاریخی نقش 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  52

حوزه علمیه قم در سده اخیر در شکل‌گیری و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت را بررسی کند. پرسش این 

مقاله این است که حوزه علمیه قم در سده اخیر چه نقشی در پیدایش فلسفه تعلیم و تربیت به‌عنوان یک 

رشته علمی داشته است و در این فرایند چه تحولاتی رخ داده است؟

برای این کار، پس از تبیین روش تحقیق، ابتدا باید فلسفه تعلیم و تربیت را به‌عنوان یک علم تعریف 

ایران بررسی کنیم. سپس نقش حوزه علمیه قم را بررسی و دوره‌های  کنیم. تاریخچه آن را در جهان و 

تحولی و علل و عوامل و ضعف‌ها و قوت‌ها را شناسایی و تبیین کنیم.

روش تحقیق
یخی-تحلیلی است؛ بدین معنا که با استفاده از داده‌های اسنادی و  روش تحقیق این مقاله به‌صورت تار

کتابخانه‌ای، سیر پیدایش، تحول و تعمیق فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر مورد 

بررسی قرار گرفته است. با تحلیل روندها، اسناد رسمی، آثار منتشرشده در حوزه و دانشگاه، و تحولات 

نهادی مانند تأسیس دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، مسیر نظری و نهادی این تحول بازسازی و ترسیم 

شده است. تمرکز اصلی بر واکاوی محتوای متون علمی، مصوبات سیاستی و آثار علمی شاخص در هر 

دوره تاریخی بوده و تلاش شده است تا با رویکردی توصیفی–تحلیلی، تصویری منظم و تطبیقی از رشد 

دانش فلسفه تعلیم و تربیت در این نهاد علمی ارائه شود.

تعریف فلسفه تعلیم و تربیت
مراجعه به کتاب‌های فلسفهٔ تعلیم و تربیت نشان می‌دهد که در برخی از این آثار به تعریف فلسفهٔ تعلیم و 

تربیت توجهی نشده است و آثاری که به تعریف پرداخته‌اند چندان اتفاق نظری در میان آنها وجود ندارد. 

در اینجا برخی از این تعریف‌ها را می‌آوریم:

شعاری‌نژاد به صراحت تعریفی از فلسفهٔ تعلیم و تربیت به دست نداده ولی جمله‌ای دارد که می‌توان 

آن را تعریف قلمداد کرد یا از آن تعریف مورد نظر وی را به دست آورد. آن جمله این است:‌ »وظیفه یا 

نقش فلسفهٔ آموزش و پرورش تجزیه و تحلیل و توضیح هرگونه فعالیت تربیتی است که نظام اجتماعی 

معین انتخاب کرده است و بررسی انتقادی هدف‌ها و روش‌هایی است که در فعالیت‌های تربیتی مورد 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................53

استفاده قرار می‌گیرند« )شعاری‌نژاد، ]بی‌تا[، ص192(. به نظر می‌رسد این دیدگاه بیشتر متأثر از فلسفهٔ 

پوزیتیویستی است؛ زیرا این فلسفه قائل به ارائۀ راه‌حل و پاسخ نیست و تنها قائل به تحلیل و نقد است.

شریعتمداری نیز به صراحت فلسفهٔ تعلیم و تربیت را تعریف نکرده ولی در دو جا سخنی دارد که 

تا حد زیادی نظر او را دربارۀ تعریف این رشته مشخص می‌کند. در یک جا می‌نویسد: »فلسفهٔ تعلیم و 

تربیت را می‌‌توان رشته‌ای مستقل فرض کرد که در آن اساس تعلیم و تربیت، رابطۀ تعلیم و تربیت با دیگر 

رشته‌های معرفت انسانی، روش‌های تربیتی و نحوۀ برخورد با مسائل و مشکلات تربیتی مورد بحث واقع 

و نحوۀ  تربیتی  زیرا روش‌های  نیست  تعریف کامل  این  می‌شوند.« )شریعتمداری، 1367، ص109(. 

روش‌های  تربیتی،  روان‌شناسی  مانند  تربیتی  رشته‌های  دیگر  در  تربیتی  مشکلات  و  مسائل  با  برخورد 

 همۀ رشته‌های علوم تربیتی برای رسیدن به این دو مقصد 
ً
تدریس و تغییر رفتار هم بررسی می‌شود. اصولا

تأسیس شده‌اند.

و  برنامه‌ها  انتخاب  در  که  فرض‌هایی  و  میزان‌ها  بررسی  به  ما  »وقتی  گفته‌اند:  دیگری  جای  در 

هدف‌های تربیتی راهنما هستند بپردازیم و این بررسی را با توجه به مفاهیم و مقوله‌های فلسفی انجام 

دهیم با فلسفهٔ تعلیم و تربیت سروکار داریم« )شریعتمداری، 1367، ص111(. این تعریف از تعریفی 

که در ابتدا بیان کرده دقیق‌تر است؛ اما به نظر می‌رسد جامع نیست و همۀ مسائل فلسفهٔ تعلیم و تربیت 

را شامل نمی‌شود. فلسفهٔ تعلیم و تربیت علاوه بر بررسی میزان‌ها و فرض‌های راهنمای انتخاب برنامه‌ها 

و هدف‌های تربیتی، وظایف دیگری نیز دارد که در ادامه خواهد آمد.

تربیت پرداخته و نوشته است:  به تعریف فلسفهٔ تعلیم و  به صراحت  از کسانی است که  نقیب‌زاده 

آنچه ما فلسفهٔ تربیت می‌نامیم می‌تواند به دو معنی به کار رود. نخست در معنای ژرف و نیز گسترده که 

همان روکردن به پرسش‌های بنیادی است دربارۀ انسان، تکامل و سرنوشت او. در این معنی هر فلسفه‌ای 

تربیت بشماریم. بدین‌سان فلسفهٔ تربیت -چون  انسان است می‌توانیم گونه‌ای فلسفهٔ  بر  آن  را که تکیۀ 

کاری که فیلسوفان بزرگ همۀ دوران‌ها به آن پرداخته‌اند- بخش بنیادی فلسفه است. دوم اما آنچه به نام 

فلسفهٔ آموزش و پرورش یا فلسفه و اصول آموزش و پرورش نامیده می‌شود بیشتر جنبه‌ای است از فلسفه 

که به سنجش آموزش و پرورش سازمان‌یافته‌ای که مقصد آن آماده کردن نوآموزان برای زندگانی است 

می‌پردازد. از اینجاست که پرسش‌های آن بیشتر دربارۀ برنامه، هدف، روش و اصل‌هایی است که باید 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  54

برگزید«. )نقیب‌زاده، 1380، ص17(. این تعریف از همۀ تعاریف پیشین کامل‌تر و دقیق‌تر است. در 

عین حال، ممکن است گفته شود یک ضعف دارد و آن اینکه هرگونه سنجش و بررسی مسائل آموزش و 

پرورش، فلسفهٔ تعلیم و تربیت به شمار نمی‌رود. بررسی‌هایی که با روش فلسفی و براساس مفروضات و 

یافته‌های فلسفی به آموزش و پرورش بپردازند فلسفهٔ تعلیم و تربیت به حساب می‌آیند.

پاک‌سرشت معقد است: »فلسفه آموزش و پرورش فعالیتی نظری است که دربارۀ فرایند آموزش و 

پرورش، هدف‌ها و غایت‌ها، روش‌ها، نتایج و دستاوردهای آن بحث می‌کند. علاوه بر این، فلسفه آموزش 

و پرورش دربارۀ نظریه‌های آموزش و پرورش و نیز مسائل عام گوناگونی که خاستگاه‌های مختلفی داشته 

ولی بر فرایند تربیت تأثیر می‌گذارند نیز به کاوش می‌پردازد )پاک‌سرشت، 1383، ص5؛ به نقل از فرانکنا 

و کارن(. اشکال تعریف پیشین بر این تعریف نیز وارد است.

به نظر می‌رسد تعریف جامع و مانع این است: »فلسفهٔ تعلیم و تربیت عبارت است از بررسی تعلیم 

و تربیت با روش فلسفی و بر پایهٔ مفروضات و یافته‌های فلسفی«. این تعریف بر این فرض استوار است 

که مضاف الیه فلسفه در »فلسفهٔ تعلیم و تربیت« »عمل یا فرایند« تربیت است. اما اگر مضاف الیه آن 

دانش تعلیم و تربیت باشد، تعریف آن عبارت است از: بررسی مفروضات، روش، اعتباریافته‌ها و بررسی 

کارکرد آن علم. در این صورت، فلسفهٔ تعلیم و تربیت دانشی درجۀ دوم خواهد بود. آنچه رایج است همان 

تعریف اول است؛ زیرا در کاربرد رایج فلسفه تعلیم و تربیت همان معنای اول یعنی فلسفه عمل تعلیم و 

تربیت مراد است.

وضعیت فلسفه تعلیم و تربیت در دانشگاه‌های ایران
رشته فلسفه تعلیم و تربیت در دانشگاه‌های ایران از سال ۱۳۱۱ و با گنجاندن درس »فلسفه تربیت« در 

برنامه دارالمعلمین آغاز شد. در دهه‌های بعد، با ترجمه آثار دانشمندان غربی توسط افرادی مانند دکتر 

این رشته  تهران در سال ۱۳۴۳،  دانشگاه  تربیتی  دانشکده علوم  تأسیس  و  و دکتر کاردان  شریعتمداری 

 متکی بر ترجمه و اقتباس از منابع غربی بود.
ً
نهادینه شد. در ابتدا، محتوای درسی عمدتا

پس از انقلاب اسلامی، رویکرد به این رشته به تدریج تغییر کرد و ضرورت تدوین فلسفه تعلیم و 

تربیت بومی و مبتنی بر اندیشه‌های اسلامی-ایرانی احساس شد. این امر منجر به تألیف آثاری توسط 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................55

اساتیدی مانند دکتر خسرو باقری و دکتر فاطمه زیباکلام شد که در پی ارائه چارچوبی مستقل از الگوهای 

غربی بودند. اگرچه این رشته قدمتی طولانی دارد، اما هنوز چالش اصلی، وابستگی به منابع ترجمه‌ای و 

نیاز به توسعه بیشتر مبانی بومی است.

حوزه علمیه قم و فلسفه تعلیم و تربیت
مباحث تربیتی در حوزه علمیه قم از زمان بازتأسیس مطرح بوده است. به‌ویژه بحث تربیت اخلاقی و 

تربیت دینی بسیار مورد توجه بوده است. اما علوم تربیتی جدید چندان مورد توجه نبوده است. فلسفه 

تعلیم و تربیت یکی از دانش‌های علوم تربیتی است که از دیگر دانش‌های تربیتی جوان‌تر است و سابقه 

آن در دنیا به صد سال هم نمی‌رسد. طبیعی است که نباید انتظار داشته باشیم سابقه‌ای طولانی در حوزه 

علمیه قم داشته باشد. با این حال، می‌توان برای فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم سه دوره را مطرح 

کرد: 

۱. دوره زمینه‌سازی و آمادگی )پیش از ۱۳۷۲(

شاید بتوان شهید مطهری را اولین فیلسوف تربیت‌یافته حوزه علمیه قم در سده اخیر دانست که به صورت 

مستقیم به تعلیم و تربیت توجه کرده و آراء و اندیشه‌های خود را به صورت مدون در زمینه تربیت مطرح 

کرده است. ایشان در طول سال‌های ۱۳۵۱ و ۱۳۵۲ جلساتی با دبیران تعلیمات دینی تحت عنوان »تعلیم 

و تربیت در اسلام« و جلساتی هم با انجمن پزشکان تحت عنوان »تربیت در اسلام« داشته‌اند. در آن 

جلسات شهید مطهری مباحثی را درباره تعلیم و تربیت اسلامی مطرح کرده‌اند. این سخنرانی‌ها پیاده 

شده و به صورت کتابی با عنوان »تعلیم و تربیت در اسلام« نخستین بار در سال ۱۳۶۷ منتشر شده است 

و از آن زمان تاکنون مرتب تجدید چاپ شده است.

با دیدگاه و روش فلسفی مورد  شهید مطهری در این جلسات، برخی از موضوعات مهم تربیتی را 

مطالعه  را  کتاب  این  که  هنگامی  باشد،  آشنا  تربیت  و  تعلیم  فلسفهٔ  با  که  کسی  است.  داده  قرار  بحث 

بر  افزون  ایشان،  البته  است.  برجسته  تربیتی  فیلسوف  یک  سخنان  مستمع  می‌کند  احساس  می‌کند، 

رویکرد فلسفی، از آیات و روایات نیز در بسط مباحث خود بهره برده‌اند.



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  56

نخستین بحثی که مورد توجه ایشان قرار گرفته، موضوع تربیت عقلانی است. وی به‌تفصیل به این 

از  آزادسازی عقل  علم،  و  لزوم همراهی عقل  بودن،  اد 
ّ

نق مواردی همچون ضرورت  و  پرداخته  مبحث 

عادات اجتماعی و تأثیرناپذیری از قضاوت دیگران را بررسی کرده‌اند.

همچنین، در باب پرورش استعدادها، مباحث مفصل و جالب توجهی را مطرح کرده‌اند. ایشان به 

بررسی جنبه‌های گوناگون پرورش از جمله »پرورش روح و قوای روحی«، »پرورش جسم« و »پرورش 

که  به‌گونه‌ای  است؛  گرفته  قرار  ایشان  توجه  مورد  نیز  »عادت«  مسئلهٔ  پرداخته‌اند.  هنری«  استعداد 

دیدگاه‌های اندیشمندان غربی و دانشمندان مسلمان را بیان کرده و آنها را با یکدیگر مقایسه می‌کند و در 

پایان، دیدگاه خود را مطرح می‌کند.

از دیگر موضوعاتی که ایشان به آن ورود کرده‌اند، بحث »تربیت اخلاقی« است. ایشان در این زمینه، 

 وسط« و نیز بحث »نسبیت 
ّ

به نظریاتی که دربارهٔ معیار فعل اخلاقی مطرح است، همچون نظریهٔ »حد

اخلاق« پرداخته است. همچنین پیوند »عبادت« با »تربیت« و تأثیرات تربیتی آن را بررسی کرده و به 

تأثیراتی چون تمرین »خودکنترلی«، »وقت‌شناسی« و »مسالمت‌طلبی« در این راستا اشاره کرده‌اند.

ایشان همچنین به مفاهیمی چون »کرامت نفس« و »عزت نفس« پرداخته و بحث »مراتب وجود 

انسان« و »توسعهٔ وجودی« او را ذیل عنوان »توسعهٔ خودی« بررسی کرده‌اند. در ادامه، مطالبی خواندنی 

و دقیق دربارهٔ عوامل مؤثر در تربیت، همچون »عبادت«، »محبت«، »حس حقیقت‌جویی«، »مراقبه و 

محاسبه«، »تفکر«، »ازدواج«، »جهاد« و »کار« را مطرح کرده‌اند.

با وجود این، ایشان این مباحث را به‌عنوان فلسفه تعلیم و تربیت مطرح نکرده است و پیش از دهه 

هفتاد فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم چندان شناخته شده نبوده است. عاملی که موجب شد 

فلسفه تعلیم و تربیت مورد توجه حوزه علمیه قم قرار بگیرد انقلاب فرهنگی بود. 

انقلاب فرهنگی و فلسفه تعلیم و تربیت

یکی از اهداف اساسی انقلاب اسلامی ایران، حاکمیت ارزش‌های اسلامی در عرصه‌های مختلف زندگی 

اجتماعی، سیاسی، فرهنگی و مقابله با سلطه فرهنگی غرب بود. به همین جهت، پس از پیروزی انقلاب اسلامی 

در سال ۱۳۵۷، موضوع »انقلاب فرهنگی« به‌عنوان یکی از ضرورت‌های تحول اساسی در کشور مطرح شد.



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................57

امام خمینی در تاریخ ۲۳ فروردین ۱۳۵۹، در سخنرانی مهمی خطاب به اقشار مختلف مردم 

کید کردند.  و دانشجویان سراسر کشور، بر لزوم تغییر بنیادین در فرهنگ و در نظام دانشگاهی کشور تأ

کید داشتند که فرهنگ کشور باید اصلاح شود. فرهنگ وابسته و  ایشان در این سخنرانی بر این مطلب تأ

استعماری باید جای خود را به فرهنگ اسلامی بدهد. »آن چیزی که ما را می‌ترساند وابستگی فرهنگی 

است. ما از دانشگاه استعماری می‌ترسیم« )صحیفه امام، ۱۳۵۹-۱۳۶۱، ج۱۲، ص۲۵۲-۲۴۸(.

دانشگاه استعماری و وابسته باید جای خود را به دانشگاه مستقل و اسلامی بدهد. دانشگاه باید به 

جای تربیت افراد غرب‌زده، افرادی خدوم و عالم و متعهد تربیت کند. »دانشگاه‌ها باید تغییر بنیانی کند و 

باید از نو ساخته بشود که جوانان ما را تربیت کنند به تربیت‌های اسلامی. اگر تحصیل علم می‌کنند، در 

کنار آن تربیت اسلامی باشد، نه اینکه آنها را تربیت کنند به تربیت‌های غربی« )همان‌جا(.

دانشگاه باید مستقل و تأمین‌کننده نیازهای علمی و فرهنگی کشور باشد. »ما می‌خواهیم یک دانشگاه 

مستقل درست کنیم و تغییر بنیادی بدهیم که وابسته به غرب نباشد، وابسته به کمونیست نباشد، وابسته 

به مارکسیسم نباشد«.

دانشگاه باید اسلامی باشد و این اقتضا می‌کند که مستقل از شرق و غرب و متکی به فرهنگ اسلامی 

باشد. »معنای اسلامی شدن دانشگاه این است که استقلال پیدا کند و خودش را از غرب جدا کند و 

خودش را از وابستگی به شرق جدا کند و یک مملکت مستقل یک دانشگاه مستقل یک فرهنگ مستقل 

داشته باشیم« )همان‌جا(.

در پی این سخنان و با توجه به دغدغه جدی امام خمینی در خصوص اصلاح فرهنگی، در ۲۳ 

آمده  فرمان  این  از  در بخشی  فرهنگی« تشکیل شد.  انقلاب  امام »ستاد  فرمان  با  خردادماه ۱۳۵۹ 

است: »ملت مسلمان و پایبند به اسلام خوف آن دارند که خدای نخواسته فرصت از دست برود و کار 

مثبتی انجام نگیرد، و فرهنگ همان باشد که در طول مدت سلطه رژیم فاسد کارفرمایان بی‌فرهنگ، این 

مرکز مهم اساسی را در خدمت استعمارگران قرار داده بودند« )صحیفه امام، ج۱۲، ص۴۳۱ و ۴۳۲(. این 

ستاد متشکل از شخصیت‌های برجسته مذهبی و انقلابی بود و مسئولیت سیاست‌گذاری، برنامه‌ریزی، و 

نظارت بر تحولات فرهنگی در کشور، به‌ویژه در نظام آموزش عالی را برعهده گرفت. 

ستاد انقلاب فرهنگی طبق فرمان امام ملزم بود که در مواجهه با مسائل دانشگاهی فعالیت‌های 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  58

خود را بر چند محور متمرکز کند: ۱. تربیت استاد و گزینش افراد شایسته برای تدریس در دانشگاه‌ها؛ 

۲. گزینش دانشجو؛ 3. اسلامی کردن جو دانشگاه‌ها و تغییر برنامه‌های آموزشی دانشگاه‌ها، به صورتی 

که محصول کار آنها در خدمت مردم قرار گیرد. بر این اساس، ستاد از صاحب‌نظران مختلف دعوت به 

همکاری نمود و در اولین گام گروه‌های برنامه‌ریزی در رشته‌های پزشکی، فنی و مهندسی، علوم پایه، 

کشاورزی، علوم انسانی و هنر تشکیل شد. از آنجا که مدیریت دانشگاه‌ها در گذشته با فرهنگ اسلامی 

جامعه هماهنگ نبود، باید تغییراتی هم در مدیریت دانشگاه‌ها به عمل می‌آمد، سازمان دانشگاه‌ها دگرگون 

و مهم‌تر از همه، محیط دانشگاه‌ها اسلامی می‌شد. برای این منظور، کمیته‌ای در ستاد انقلاب فرهنگی 

با عنوان »کمیته اسلامی کردن دانشگاه‌ها« تشکیل شد. از سوی دیگر، با توجه به ناهماهنگی ضوابط و 

مقررات حاکم بر دانشگاه‌ها با شرایط انقلابی جامعه، قسمت اعظم فعالیت‌های ستاد بر اسلامی کردن 

دانشگاه‌ها و تعیین ضوابط و مقرراتی منطبق با موازین اسلامی متمرکز شد.

یکی از اقدامات اساسی در این راستا، بررسی کتاب‌ها و منابع درسی دانشگاهی، به‌ویژه در رشته‌های 

علوم انسانی، بود، با این هدف که محتوای کتاب‌هایی که مخالف با مبانی و آموزه‌های اسلامی بودند، 

بازنگری و اصلاح یا حذف بشوند. امام خمینی در یک سخنرانی در پاسخ کسانی که معتقد بودند 

اسلام در زمینه علوم انسانی حرفی برای گفتن ندارد چنین گفتند: »اسلام عمیق‌تر از همه جا و از همه 

 ... تربیتی ]نظر[ دارد که در رأس مسائل اسلام است؛  امور  به  انسانی و راجع  امور  به  مکتب‌ها راجع 

متخصص لازم است و در این امر باید از حوزه‌های علمیه متخصص بیاورند، دستشان را دراز کنند پیش 

حوزه‌های علمیه که در آنجا این نحو متخصصین هست و دانشگاه را باز کنند، لکن علوم انسانی‌اش را 

کنند«  استمداد  قم  ، در حوزه علمیه 
ً
ایران هست و خصوصا دانشمندانی که در حوزه‌های  از  تدریج  به 

)صحیفه امام خمینی، ج۱۵، ص۴۱۶-۴۱۰(.

به دنبال این سخنرانی امام و به منظور استفاده از ظرفیت حوزه علمیه در بازسازی علوم انسانی 

و تحکیم پیوند میان دو نهاد حوزه و دانشگاه و استمرار ارتباط بین آنان، ستاد انقلاب فرهنگی از جامعۀ 

مدرسین حوزه علمیه قم خواستار ارائۀ طرحی در این زمینه شد. جامعه مدرسین نیز پس از دریافت آن 

دستور، طرح تأسیس دفتر همکاری حوزه و دانشگاه را به ستاد انقلاب فرهنگی ارائه کرد. ستاد انقلاب 

امام خمینی  به  تأییدیه  اخذ  و جهت  را تصویب  مزبور  در جلسات ۱۳۶۱ شمسی خود طرح  فرهنگی 

https://wiki.ahlolbait.com/%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87_%D8%B9%D9%84%D9%85%DB%8C%D9%87_%D9%82%D9%85


بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................59

ارائه کرد. با تأیید طرح، تشکل فرهنگی-آموزشی تحت عنوان حقوقی »دفتر همکاری حوزه و دانشگاه« 

https:// زیرنظر جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم در شهر قم تشکیل شد )پژوهشگاه_حوزه_و_دانشگاه

.)/ wiki.ahlolbait.com

اسناد  در  بود.  در کشور  انسانی  علوم  اسلامی‌سازی  و  بازسازی  نهاد،  این  تأسیس  از  اصلی  هدف 

دیدگاه‌های  تبیین  در  پژوهش  گسترش  و  »توسعه  است:  شده  ذکر  چنین  آن  پژوهشی  اهداف  مرتبط، 

کید بر دیدگاه اسلامی«،  اسلامی دربارهٔ موضوعات علوم انسانی«، »پژوهش در مبانی علوم انسانی با تأ

»همکاری پژوهشی با مؤسسات آموزشی و پژوهشی کشور« و »ایجاد تعامل علمی بین مدرسین حوزه و 

دانشگاه در رشته‌های گوناگون علوم انسانی«.)wiki.ahlolbait.com( بدین ترتیب دفتر همکاری حوزه و 

دانشگاه مأموریت یافت تا با بهره‌گیری از پژوهشگران حوزوی و دانشگاهی، مسائل اساسی علوم انسانی 

را شناسایی و بازتعریف کند و زمینه تشکیل گروه‌های پژوهشی مشترک را فراهم آورد. 

گروه  پنج   یزدی مصباح  آیت‌الله  ریاست  با   3621-1361 سال‌های  فاصله  در  همکاری  دفتر 

کاری در زمینه اقتصاد، جامعه‌شناسی، حقوق و علوم سیاسی, روان‌شناسی و علوم تربیتی تأسیس کرد و 

نشست‌های متعددی با حضور استادان حوزه و دانشگاه برگزار کرد. 

۲. دوره شکل‌گیری و تثبیت )138۲-1372(

در این دوره فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم به‌عنوان یک رشته دانشی با انتشار کتاب »فلسفه 

تعلیم و تربیت« شکل می‌گیرد. آنچه مهم و قابل توجه است این است که در این دوره همه توجه معطوف 

به بومی‌سازی فلسفه تعلیم و تربیت است و در این زمینه گام‌های مؤثری برداشته می‌شود.

نخستین اثر در این زمینه، چنان‌که در بالا گفتیم، تدوین کتاب »درآمدی بر تعلیم و تربیت اسلامی 

و  حوزه  همکاری  دفتر  تربیتی  علوم  گروه  فعالیت  حاصل  اثر  این  است.  تربیت«  و  تعلیم  فلسفه   :)۱(

دانشگاه است که در سال ۱۳۷۲ منتشر شد. این کتاب نه‌تنها اولین اثر در فلسفه تعلیم و تربیت بود که در 

حوزه علمیه قم با همکاری اساتید دانشگاه و فضلای حوزه علمیه تدوین می‌شد، بلکه اولین اثر در فلسفه 

تعلیم و تربیت در ایران بود که با رویکرد بومی تدوین می‌شد و محتوای آن ترجمه و اقتباس از کتب فلسفه 

تعلیم و تربیت غربی نبود.  

https://wiki.ahlolbait.com/%D9%82%D9%85


..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  60

در تألیف این اثر زنده‌یاد دکتر محمدجعفر پاک‌سرشت، زنده‌یاد دکتر سیدعلی‌اکبر حسینی، حجة 

الاسلام  حجة  برهان،  علی  المسلمین  و  الاسلام  حجة  زنده‌یاد  اعرافی،  علیرضا  المسلمین  و  الاسلام 

والمسلمین حسین ایرانی و زنده‌یاد دکتر علی‌محمد کاردان مشارکت داشتند. 

و  تربیت  و  تعلیم  بازسازی  تربیت، ضرورت  و  تعلیم  اهمیت  و  درباره ضرورت  ابتدا  این کتاب  در 

ضرورت بازنگری در آن بحث شده است. سپس کتاب در سه بخش ادامه پیدا کرده است. بخش اول به 

تاریخچه تعلیم و تربیت در جهان و اسلام پرداخته است. بخش دوم به تعریف و ماهیت تعلیم و تربیت از 

دیدگاه صاحب‌نظران بزگ مسلمان و غربی و به صورت تحلیلی اختصاص پیدا کرده است. بخش سوم نیز 

به موضوع تعلیم و تربیت یعنی انسان اختصاص پیدا کرده و طبیعت انسان از دیدگاه علوم و ابعاد وجود 

انسان از دیدگاه فلسفی مورد بحث قرار گرفته است. این کتاب مورد استقبال جامعه علمی در ایران قرار 

گرفته و تاکنون بیش از ۱۶ بار چاپ شده است. 

جلد دوم این مجموعه هم با عنوان »درآمدی بر تعلیم و تربیت اسلامی )۲(، اهداف تربیت از دیدگاه 

اسلام« نخستین بار در سال 1376منتشر شد و تاکنون ۱۸ بار تجدید چاپ شده است که نشان می‌دهد 

این کتاب هم مورد استقبال اساتید و دانشجویان در دانشگاه و طلاب و فضلای حوزه علمیه قرار گرفته و 

جایگاه ویژه‌ای را به دست آورده است. این دو اثر مورد استقبال فراوان دانشگاه و حوزه قرار گرفت و نقش 

و تأثیر مهمی در رواج اندیشه تدوین فلسفه تعلیم و تربیت بومی داشت. 

اندیشمندان  آثار  و  روایات  قرآن،  آیات  جمله  از  دینی  معتبر  متون  به  رجوع  با  کتاب  نویسندگان 

اسلامی، به تبیین مبانی تعیین اهداف تربیتی پرداخته‌اند. در این راستا، طبقه‌بندی اهداف تربیتی در دو 

سطح اصلی -اهداف غایی و اهداف واسطه‌ای- صورت گرفته و اهداف غایی، که نقطه نهایی تربیت 

محسوب می‌شوند، از اهداف واسطه‌ای که مراحل مقدماتی تحقق آن را شکل می‌دهند، متمایز شده‌اند. 

طراحی این چارچوب با استناد به آرای صاحب‌نظرانی چون شهید صدر انجام گرفته است. 

بر شبکه روابط چهارگانه، کوشیده‌اند  تربیتی مبتنی  ارائه مدل یکپارچه  با  نویسندگان  این کتاب  در 

تصویری جامع و مبتنی بر منابع اصیل دینی از اهداف تربیت اسلامی ترسیم کنند. این الگو نه‌تنها در 

حوزه نظریه‌پردازی، بلکه در طراحی نظام‌های تربیتی عملی در جوامع اسلامی نیز قابلیت اجرا دارد. 

این دو جلد مباحث مهم فلسفه تعلیم و تربیت یعنی مفهوم و ماهیت تعلیم و تربیت، مبانی و اهداف 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................61

تعلیم و تربیت را پوشش می‌دهند. البته کاستی‌هایی هم دارند که با توجه به نو بودن مباحث این کاستی‌ها 

طبیعی است. 

همچنین در این دوره، دو اثر مهم در زمینه فلسفه تعلیم و تربیت که در دانشگاه‌های آمریکا و اروپا 

به‌عنوان متن درسی مورد استفاده بودند، در حوزه علمیه قم به زبان فارسی ترجمه شد و مورد استفاده 

استادان و دانش‌پژوهان رشته علوم تربیتی در حوزه و دانشگاه قرار گرفتند. نخستین اثر، کتاب فلسفه تعلیم 

و تربیت )قدیم و معاصر( تألیف جان الیاس1 است که توسط مؤسسه امام خمینی ترجمه و در سال ۱۳۸۲ 

منتشر شده است. این کتاب ساختار مباحث را براساس ساحت‌های مختلف تربیت سازمان‌دهی کرده 

و به بررسی فلسفی ابعاد گوناگون تربیت شامل تربیت عقلانی، تربیت اخلاقی، تربیت زیبایی‌شناختی، 

تربیت دینی، تربیت سیاسی، تربیت حرفه‌ای، تربیت بدنی و تربیت استثنائی پرداخته است. 

اثر دوم، کتاب مبانی فلسفی تعلیم و تربیت تألیف هووارد اوزمون2 و ساموئل ام. کِراور3 است که آن 

نیز توسط مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی ترجمه و در سال ۱۳۷۹ منتشر شد. این کتاب با 

رویکردی مبتنی بر مکاتب فلسفی، مباحث تعلیم و تربیت را در چارچوب جریان‌های فکری همچون 

ایده‌آلیسم، رئالیسم و پراگماتیسم بررسی می‌کند. 

گاهی دانشوران حوزه علمیه قم با فلسفه تعلیم و تربیت در  این دو اثر، نقشی مهم در تعمیق دانش و آ

غرب ایفا کرده‌اند و چاپ‌های مکرر آنها به‌ویژه کتاب اول، گواهی بر این مدعاست.

همچنین مجموعه »آرای دانشمندان مسلمان در تعلیم و تربیت و مبانی آن« نیز در این دوره توسط 

فلسفه  به  دیگر  رویکردی  از  واقع  در  نیز  آثار  این  شد.  منتشر  و  تألیف  دانشگاه  و  حوزه  همکاری  دفتر 

تعلیم و تربیت می‌پردازند؛ به این معنا که، به جای پرداختن به دیدگاه تربیتی یک مکتب فلسفی، دیدگاه 

این مجموعه در سال  از  تربیت بررسی می‌کنند. نخستین جلد  تربیتی را درباره  یا متفکر  فیلسوف  یک 

۱۳۷۷ هجری شمسی و جلد پنجم آن در سال ۱۳۸۷ توسط سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی 

دانشگاه‌ها )سمت( منتشر شد. پس از استقبال گسترده، جلد ششم آن با محوریت اندیشه‌های تربیتی امام 

خمینی در سال ۱۳۹۷ عرضه شد. 

1. John E. Elias
2. Howard A. Ozmon
3. Samuel M. Craver



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  62

مجموعهٔ »آرای دانشمندان مسلمان در تعلیم و تربیت و مبانی آن« یکی از جامع‌ترین منابع در بررسی 

اندیشه‌های تربیتی اسلامی و سیر تطور آنهاست. تحلیل نظام‌مند مبانی تربیت، پوشش گستردهٔ متفکران، 

تجدید چاپ‌های متعدد و جایگاه علمی در برنامه‌های آموزشی دانشگاهی و حوزوی، این مجموعه را 

به مرجعی معتبر در حوزهٔ علوم تربیتی تبدیل کرده است. این مجموعه هم نقشی مهم در ترویج اندیشه 

تعلیم و تربیت بومی و مستقل ایفا کرد و تأثیری ماندگار در تثبیت جایگاه فلسفه تعلیم و تربیت ایفا کرد.

از  تربیتی حدود ۳۰ متفکر برجستهٔ مسلمان  اندیشه‌های  تاریخی  این مجموعه، ترسیم سیر  هدف 

سده‌های نخستین اسلامی تا دورهٔ معاصر است. بررسی‌ها با روش توصیفی‌-‌تحلیلی و به‌صورت نظام‌مند 

ارائه شده‌اند. این مجموعه تاکنون بارها تجدید چاپ شده است. برای نمونه: جلد اول دست‌کم ۹ نوبت 

و جلد دوم و چهارم هفت بار چاپ شده است. همچنین این مجموعه به‌عنوان منبع درسی در مقاطع 

ایران معرفی شده است. جلد سوم )امام  تربیتی در دانشگاه‌های  کارشناسی ارشد و دکتری رشته علوم 

محمد غزالی( و جلد پنجم )فیض کاشانی( به‌عنوان کتاب سال جمهوری اسلامی ایران برگزیده شدند. 

جلد اول هم به زبان روسی ترجمه و در سال ۲۰۱۶ توسط انتشارات صدرا در مسکو منتشر شده است.

بدین ترتیب، در پایان این دوره دانش فلسفه تعلیم و تربیت بومی در حوزه علمیه شکل گرفته و جایگاه 

 تثبیت کرده است. البته، این مهم تا حدودی مرهون راه‌اندازی رشته 
ً
خود را با تدوین آثار مختلف کاملا

علوم تربیتی در مؤسسات حوزوی در قم هم هست. 

۳. دوره شکوفایی و تعمیق )1400-13۸۳(

در  بود.  قم  علمیه  حوزه  در  بومی  تربیت  و  تعلیم  فلسفه  دانش  تثبیت  و  شکل‌گیری  دوره  پیشین  دوره 

 روشن و 
ً
کید بر بومی بودن این دانش بارز است، اما وجه و جهت بومی بودن کاملا این دوره گرچه تأ

آشکار نیست. علاوه بر این، آثار تولید شده هم به لحاظ پختگی و غنا نیز به سطح مطلوب نرسیده‌اند. 

 شفاف می‌شود و روشن 
ً
اما در این دوره که از ۱۳۸۳ آغاز می‌شود هم وجه و جهت بومی شدن کاملا

می‌رسد.  مطلوب  حد  به  آثار  پختگی  و  غنا  هم  است،  شدن  اسلامی  معادل  شدن  بومی  که  می‌شود 

افزون بر این، در این دوره فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم افق جدیدی را می‌گشاید و به بحث 

این  در  را  ارزشمندی  آثار  و  وارد می‌شود  ایرانی هم  تمدن اسلامی  در  بیتی  تر گرایش‌های  و  مکتب‌ها 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................63

زمینه تولید می‌کند که نشان‌دهندهٔ شکوفایی و تعمیق دانش فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم 

است. 

تمدن  در  تربیتی  و گرایش‌های  به مکتب‌ها  ورود  تمدن اسلامی.  در  تربیتی  مکتب‌ها و گرایش‌های 

اسلامی با ترجمه و انتشار کتاب »مکتب‌ها و گرایش‌های تربیتی در تمدن اسلامی« شروع می‌شود که 

توسط آقای بهروز رفیعی ترجمه و در سال 1384 توسط پژوهشگاه حوزه و دانشگاه منتشر شد. این کتاب 

ترجمه فصل‌هایی از سه کتاب است. ۱. تمام بخش چهارم از کتاب »الفکر التربوی العربی الاسلامی: 

الاصول و المبادی« تألیف محمدجواد رضا که ترجمه آن، فصل اول تا ششم کتاب مکتب‌ها و گرایش‌های 

تربیتی را تشکیل داده است؛ ۲. یک فصل از کتاب »اتجاهات الفکر التربوی الاسلامی« و یک فصل از 

کتاب »الفکر التربوی العربی الجدید« که هر دو اثر سعید اسماعیل علی هستند. 

مهم  و  عمده  تربیتی  بررسی جریان‌های  به  تاریخی-تحلیلی،  رویکردی  از  بهره‌گیری  با  کتاب  این 

در تمدن اسلامی از صدر اسلام تا دوره‌های متأخر پرداخته است. در دو فصل نخست، دگرگونی‌های 

فرهنگی جامعه اسلامی که در اندیشه تربیتی اسلام مؤثر بوده‌اند، بررسی شده است. نویسندگان مراحل 

تا  دارالحکمه  برپایی  از  دارالحکمه؛  برپایی  تا  از هجرت  به سه دوره تقسیم کرده‌اند:  را  تحول فرهنگی 

ایجاد  معتقدند  آنان  عثمانی.  حکومت  سقوط  تا  نظامیه‌ها  از  پس  دوران  از  و  نظامیه؛  مدارس  پیدایش 

شمار  به  دوران  آن  عقلانی  تحولات  اوج  و  نقطه‌عطف  بلکه  نیست،  آغاز  نقطه  بغداد  در  دارالحکمه 

عقل‌گرایی،  نقل‌گرایی،  گرایش عمده  پنج  مهم شامل  تربیتی  گرایش‌های  و  مکتب‌ها  ادامه،  در  می‌آید. 

تصوف‌گرایی، کارکردگرایی و سلفی‌گرایی هر کدام در یک فصل بررسی شده‌اند. هر گرایش با استفاده از 

تحلیل دیدگاه اندیشمندان برجسته آن گرایش، مورد ارزیابی قرار گرفته و جایگاه آن در تحولات تربیتی 

اسلامی بررسی شده است. در این میان، کتاب به چالش‌های فرهنگی-تربیتی همچون غلبه نگاه نقلی 

یت علمی، و ترس از تهاجم فرهنگی 
ّ
بر عقلانیت، غفلت از نیازهای روز، تعارض متافیزیک الهی با عل

پرداخته و آنها را در قالب چهار بحران موروثی شناسایی کرده است

فلسفه‌های تعلیم و تربیت در تمدن اسلامی ایرانی. این جریان با پژوهش و تدوین فلسفه‌های تعلیم 

و تربیت در تمدن اسلامی شامل فلسفه تعلیم و تربیت مشاء در دو جلد، اشراق و حکمت متعالیه در دو 

جلد و حکمت متعالیه در یک جلد ادامه پیدا کرده است. حاصل این پژوهش توسط حوزه و دانشگاه در 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  64

۱۳۹۳ و ۱۳۹۴ تحت عنوان فلسفه تعلیم و تربیت مشاء و فلسفه تعلیم و تربیت اشراق و در سال ۱۳۹۹ 

تحت عنوان فلسفه‌های تعلیم و تربیت در تمدن اسلامی ایرانی منتشر شد. 

در فلسفه تعلیم و تربیت مشاء که در دو جلد منتشر شده، هدف اصلی مؤلف، استخراج مبانی و 

می‌کوشد  که  رویکردی  است؛  مشاء  حکمت  پایۀ  بر  اسلامی-ایرانی  تربیت  و  تعلیم  برای  نظریه‌هایی 

جایگزینی معتبر و بومی برای فلسفه‌های تربیتی غربی ارائه دهد. 

و  فارابی  ابن‌سینا،  مانند  مشاء  فلاسفۀ  اندیشۀ  در  تربیت  و  تعلیم  فلسفی  مبانی  نخست،  جلد  در 

خواجه‌ نصیرالدین طوسی بررسی می‌شود. مبانی معرفت‌شناختی شامل چیستی معرفت، امکان، انواع و 

ابزارهای معرفت، معرفت معتبر و مراتب معرفت؛ مبانی مابعدالطبیعی مشتمل بر مبانی هستی‌شناختی، 

مبانی وجودشناختی و مبانی خداشناختی؛ مبانی انسان‌شناختی شامل چیستی نفس، تجرد نفس، قوای 

ادراکی و تحریکی، کمال نفس، رابطه نفس و بدن، و معاد؛ مبانی اخلاق‌شناختی از قبیل مفهوم و چیستی 

انواع  و مراتب سعادت، و راه سعادت؛ و مبانی سیاسی-اجتماعی شامل ضرورت و خاستگاه جامعه، 

جامعه، جامعه فاضله، تمایز آن با جوامع غیرفاضله، رابطه دین و سیاست، و قانون‌های حاکم برجامعه 

به تفصیل بررسی شده‌اند. این مبانی، به‌طور نظام‌مند به‌عنوان زیرساخت نظری تربیت در فلسفۀ مشاء 

مطرح شده‌اند و پایه‌گذار تبیین نظریۀ تربیتی در جلد دوم کتاب هستند.

جلد دوم به ارائۀ نظریه‌ای تربیتی براساس مبانی فلسفه مشاء می‌پردازد. بررسی مفاهیم پایه‌ای مانند 

تعلیم  اهداف  دوم  فصل  در  است.  شده  بررسی  اول  فصل  در  دو  این  رابطه  و  تأدیب،  و  تعلیم  تعریف 

تربیت شامل ساحت  است. همچنین ساحت‌های  واسطی بحث شده  و  غایی  اهداف  تربیت شامل  و 

عقلانی، اخلاقی، مدنی، حرفه‌ای و جسمانی از دید فلسفه مشاء در فصل چهارم بررسی و تبیین شده 

و  شده  بحث  تفصیل  به  ششم  فصل  در  تربیت  و  پنجم  و  چهارم  فصول  در  یادگیری  و  آموزش  است. 

روش‌های تربیتی از قبیل ترغیب و ترهیب، وعده و وعید، تمرین و تکرار، و تشویق و تنبیه در فصل هفتم 

و مراحل تربیت شامل پیش‌دبستانی، عمومی، و تخصصی در فصل هشتم و عوامل تربیت در فصل نهم 

بررسی شده است.

منبع تخصصی  نخستین  به‌عنوان  و  منتشر شده  و  تدوین  دو جلد  در  اشراق  تربیت  و  تعلیم  فلسفه 

نورشناختی،  مبانی  بر  تمرکز  با  نویسنده  می‌شود.  شناخته  اشراق  تربیت  و  تعلیم  فلسفه  تبیین  در حوزه 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................65

انسان‌شناختی و معرفت‌شناختی حکمت اشراق، تلاش دارد نظریه تربیتی اشراق را استخراج و در قالبی 

مدون ارائه کند.

جلد نخست کتاب، مشتمل بر ۹ فصل، به تحلیل مبانی تعلیم و تربیت اشراق اختصاص دارد. در 

فلسفه  بارز  ویژگی‌های  و  شده  معرفی  فکری  جریان  این  بنیان‌گذار  به‌عنوان  سهروردی  آغازین،  بخش 

اشراق، از جمله بنیان دینی، ماهیت تربیتی و بهره‌مندی از عناصر فرهنگ ایرانی، مورد بررسی قرار گرفته 

است. نظام نوری به‌مثابه هستی‌شناسی فلسفه اشراق، محور اصلی مبانی تربیتی اشراق است؛ جایی که 

هستی به صورت شبکه‌ای از نور و ظلمت تبیین می‌شود و مراتب وجود در سلسله‌ای از صدور فیض و 

انتقال نور تحلیل می‌گردد. مفهوم نورالانوار نیز با ویژگی‌هایی همچون یگانگی مطلق، بی‌نهایتی و احاطه 

علمی، شالوده خداشناسی این نظام را تشکیل می‌دهد؛ امری که در تربیت انسان، جهت‌گیری خروج از 

عالم ماده و بازگشت به عوالم نورانی را ایجاب می‌کند. در ادامه، انسان‌شناسی اشراقی، با تمرکز بر تجرد 

نفس، کمال انسان و ارتباط نفس و بدن تبیین شده است. معرفت‌شناسی اشراق نیز بر تلفیق عقل، شهود 

انسانی و ضرورت تشکیل جامعه‌ای  کید دارد. در بخش اخلاق و سیاست، فضائل و رذائل  تأ و وحی 

براساس عدالت و ولایت الهی از منظر اشراقی تبیین شده‌اند. 

جلد دوم کتاب، در قالب ۶ فصل، به تبیین نظریه تربیتی اشراق و دلالت‌های عملی آن می‌پردازد. 

اهداف تربیت اشراقی به دو سطح میانی و غایی تقسیم شده‌اند و هدف نهایی، رهایی از تعلقات مادی 

و وصول به خلافت الهی معرفی می‌شود. اصول تربیتی از قبیل تحول باطن، آخرت‌گرایی، مجاهدت، 

سطح  دو  در  نیز  تربیت  روش‌های  می‌کنند.  فراهم  را  اهداف  این  تحقق  بستر  اعتدال،  و  مهرورزی، 

خودتربیتی و دیگرتربیتی شرح داده شده‌اند؛ اولی شامل ریاضت، ذکر و پالایش دل، و دومی متکی بر 

تمثیل‌های نورانی و الگوسازی تربیتی توسط مربیان الهی است. در حوزه برنامه درسی، کتاب بر اولویت 

کید دارد و بر پیوند میان صفای باطن و قابلیت دریافت  علوم یقینی مانند حکمت و عرفان بر علوم ظنی تأ

نیز براساس جهان‌بینی اشراقی تعریف شده‌اند؛  انوار معرفتی اشاره می‌کند. ویژگی‌های مربی و متربی 

مربی باید عالم، زاهد و دارای فضیلت‌های مجسم باشد و متربی باید در مسیر رهایی از ظلمت و آمادگی 

برای دریافت فیض گام بردارد.

اشراق،  حکمت  ظرفیت‌های  از  بهره‌گیری  با  اشراق«  تربیت  و  تعلیم  »فلسفه  کتاب  مجموع،  در 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  66

چارچوبی برای تربیت مبتنی بر اشراق، تعالی روح و پیوند انسان با حقایق متافیزیکی ارائه می‌کند. این 

بازسازی  و  بازخوانی  در  نقشی مهم  تربیتی،  نظریه  دقیق  با صورت‌بندی  فلسفی،  بر تحلیل  افزون  اثر، 

هویت تربیتی در فرهنگ ایرانی-اسلامی ایفا می‌کند. 

فلسفه تعلیم و تربیت حکمت متعالیه نیز در بخش سوم کتاب تک جلدی فلسفه‌های تعلیم و تربیت 

در تمدن اسلامی ارائه شده است. ابتدا مبانی تعلیم و تربیت و سپس مباحث تربیتی براساس مبانی ارائه 

شده‌اند. 

این مجموعه، نخستین گام جدی در مسیر تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی-ایرانی بر پایۀ سه 

به میراث فلسفی اسلامی،  اتکا  با  اثری که می‌کوشد  ایران است.  نحله فلسفی رایج در جهان اسلام و 

چارچوب نظری جدیدی برای تربیت انسان ارائه دهد؛ چارچوبی که به‌ دور از تقلید صرف از الگوهای 

غربی، به اصول، اهداف و ارزش‌های بومی استوار باشد.

فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی. در این دوره افزون بر پرداختن به مبحث فلسفه‌ها و گرایش‌های تربیت، 

در زمینه تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی نیز گام‌های مهمی برداشته شد. گرچه در دوره شکل‌گیری و 

تثبیت هم گام‌هایی در این زمینه برداشته شده بود، اما به سبب آماده نبودن شرایط و قرار داشتن در مراحل 

اولیه، نیاز به آثاری بود که دقیق‌تر و عمیق‌تر به این موضوع بپردازند. از سوی دیگر بحث تحول در نظام 

آموزش و پرورش که از ۱۳۸۳ مطرح شده بود، نیاز به تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی را برای همه 

دغدغه‌مندان به آموزش و پرورش کشور روشن‌تر و جدی‌تر کرده بود. 

تحول بنیادین در آموزش و پرورش و فلسفه تربیت اسلامی

در سال ۱۳۶۶، مجلس شورای اسلامی اصلاح قانون و وظایف وزارت آموزش و پرورش را به تصویب 

رساند. با وقفه‌ای طولانی، کمیته اصلاحات آموزش و پرورش با حکم وزیر وقت آموزش و پرورش در 

شهریور ۱۳۸۰ تشکیل شد و پیش‌نویس اول طرح اصلاح آموزش و پرورش را تهیه کرد. این پیش‌نویس 

در تاریخ ۶/۳/۱۳۸۲ به تصویب شورای عالی آموزش و پرورش رسید. البته در همان سال، بازنگری‌هایی 

 در تاریخ ۲۲/۷/۱۳۸۳، هیئت دولت این 
ً
در آن صورت گرفت و پیش‌نویس دومی نیز تهیه شد. متعاقبا

طرح را به تصویب رساند و مسئولیت اجرای آن را به وزارت آموزش و پرورش واگذار کرد تا با هماهنگی 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................67

سازمان مدیریت و برنامه‌ریزی کشور و تحت نظارت شورای عالی آموزش و پرورش، نسبت به تدوین 

سند ملی آموزش و پرورش اقدام نماید. 

برای تدوین این سند، چهار گام اساسی تعیین شده بود: ۱. طراحی الگوی مفهومی تدوین سند؛ ۲. 

تعریف سند ملی؛ ۳. مطالعات نظری؛ و ۴. اجرای سند تحول بنیادین.

در گام سوم، یعنی مرحله مطالعات نظریِ سند ملی آموزش و پرورش، چهار بخش پیش‌بینی شده 

و  آموزش  نظام  مؤلفه‌های  مطالعه   .۳ محیطی؛  مطالعات   .۲ زمینه‌ساز؛  و  مقدماتی  مطالعات   .۱ بود: 

نظری،  مطالعات  اول  بود. محور  نظری شامل چهار محور  مطالعات  نظری.  مطالعات  و ۴.  پرورش؛ 

شامل چهار مطالعه در ابعاد نظری و فلسفی آموزش و پرورش بود. محور دوم مطالعات نظری مطالعه در 

فلسفه تعلیم و تربیت بود که خود شامل شش پژوهش فرعی در زمینه‌های مختلف از جمله تبیین مبانی 

فلسفی و دینی تعلیم و تربیت و تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی بود. محور سوم به طراحی الگوی 

تربیت در ساحت‌های مختلف تربیتی همراه با مرور انتقادی پیشینه و تجربیات جهانی اختصاص داشت. 

محور چهارم نیز بر طراحی الگوی نظری زیرنظام‌های آموزش و پرورش متمرکز بود )احمدی، بی‌تا(.

به هر حال، یکی از ضروریات تدوین سند تحول بنیادین آموزش و پرورش، تدوین »فلسفه تعلیم و 

تربیت اسلامی« است؛ موضوعی که مقام معظم رهبری نیز به آن تصریح کرده بوداند. مقام معظم رهبری 

 یک واژه، بلکه یک پروژه عظیم و بنیانی می‌دانند که نیازمند تعریف دقیق، هدف‌گذاری 
ً
تحول را نه صرفا

روشن و اقدام مبتنی بر فلسفه‌ای بومی و الهام‌گرفته از ارزش‌های دینی و ملی است. ایشان لزوم تحول را در 

دو آسیب اساسی نظام آموزش و پرورش گذشته می‌دانند: نخست، دوری از یا حتی دشمنی با مبانی دینی، و 

دوم، وابستگی شدید به الگوهای غربی و تقلید از آنها بدون توجه به اقتضائات فرهنگی و نیازهای ملی. این 

دو عامل سبب شدند که آموزش و پرورش به جای تربیت انسان مؤمن، خلاق و مستقل، به بازتولید الگوهای 

بیگانه بپردازد. در یک کلام، ایشان آموزش و پرورش موجود را آموزش و پرورشی غربی و نامتناسب با 

فرهنگ و فکر ما می‌دانند. »آموزش و پرورش کنونىِ کشور ما، ساخته و پرداختۀ فکر ما و برنامه‌های ما و 

فلسفۀ ما نیست« )بیانات رهبری در دیدار مسئولان آموزش و پرورش سراسر کشور 1386(.

از نظر ایشان، گرچه پس از انقلاب اسلامی تغییراتی در محتواهای درسی و ظاهر نظام آموزشی پدید 

آمده، اما ساختار بنیادین آن دستخوش تحول اساسی نشده است. تحول مطلوب و اساسی نیازمند تدوین 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  68

فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی است. به همین جهت، بر ضرورت تدوین نظام آموزشی جدید مبتنی بر 

کید دارند و معتقدند باید تحولی عمیق و بنیادی محقق گردد تا آموزش و پرورش از روزمرگی  این فلسفه تأ

نجات یابد و به نهادی مولد در تراز انقلاب اسلامی تبدیل شود. »این فلسفۀ آموزش و پرورش است؛ این 

را مشخص بکنند؛ تدوین بکنند. آن وقت براساس این فلسفه، نظام مطلوب آموزش و پرورش به دست 

خواهد آمد« )بیانات رهبری در دیدار مسئولان آموزش و پرورش سراسر کشور، ۱۳۸۶(.

کیدی که در فرایند تدوین سند تحول بر تدوین  کید مقام معظم رهبری و تأ به اقتضای این نیاز و تأ

فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی شد و به اقتضای ماهیت ذاتی حوزه علمیه که یکی از وظایفش تدوین و 

تنظیم نظام تعلیم و تربیت اسلامی است، در این دوره حوزه علمیه قم به تدوین فلسفه تعلیم و تربیت 

زبان  از  اسلامی  تربیت  و  تعلیم  فلسفه  درباره  کتاب‌ها  بعضی  راستا،  این  در  گماشت.  همت  اسلامی 

عربی به فارسی ترجمه شد که هم موجب آشنایی بیشتر طلاب و فضلای حوزه علمیه قم با فلسفه تربیت 

اسلامی و وضعیت این دانش در جهان اسلام شد و هم زمینه را برای تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی 

آماده کرد. در راستای این هدف، کتاب »فلسفه تربیت اسلامی« اثر ماجد عرسان کیلانی در پژوهشگاه 

حوزه و دانشگاه توسط آقای بهروز رفیعی ترجمه و در سال ۱۳89 در انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه 

و سمت منتشر شد. 

از مهم‌ترین امتیازات این اثر، استخراج مستقیم مبانی تربیتی از منابع اصیل اسلامی، یعنی قرآن و 

سنت است؛ بی‌آنکه وابسته به سنت فلسفی اسلامی یا فلسفه‌های غربی باشد. همچنین، رویکرد تطبیقی 

و انتقادی به فلسفه‌های تربیتی غرب، به‌ویژه اومانیسم و سکولاریسم، سبب شده است خواننده ضمن 

درک تفاوت‌ها، به ابعاد هویتی تربیت اسلامی نیز توجه یابد. افزون بر این، نویسنده تلاش کرده است 

پاسخی اسلامی به بحران‌های تربیتی معاصر و چالش‌های هویتی جهان اسلام ارائه کند و از این رهگذر، 

کید ورزیده است. بر نقش تربیت در وحدت امت اسلامی و تحول اجتماعی تأ

افزون بر این، در پاسخ به نیاز به تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی به‌عنوان مبنایی برای ایجاد 

تغییرات بنیادین در نظام آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران، گروهی از اساتید مؤسسه آموزشی و 

یر نظر استاد فقید مصباح یزدی به انجام این مهم همت گماشتند و حاصل کار  پژوهشی امام خمینی ز

آنها با عنوان فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی در سال ۱۳۹۱ منتشر شد. این کتاب، با تکیه بر منابع اصیل 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................69

تربیت  از  نظام‌مند  متعالیه، تلاش کرده است تصویری  از منظومه فکری حکمت  بهره‌گیری  و  اسلامی 

اسلامی ارائه دهد و هم‌زمان پاسخی انتقادی به نظام‌های تربیتی سکولار و غربی عرضه نماید. 

مطالب کتاب در قالب سه بخش اصلی سامان یافته‌اند. بخش نخست به مباحث مقدماتی اختصاص 

یافته و به طرح مسائلی چون تعریف فلسفه تعلیم و تربیت و فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی و ضرورت 

تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی پرداخته است. هدف این بخش، فراهم آوردن زمینه نظری برای 

ورود به مباحث اصلی است.

معرفت‌شناختی،  مبانی  گرفته‌اند.  قرار  بررسی  مورد  اسلامی  تربیت  و  تعلیم  مبانی  دوم،  بخش  در 

مبانی  در  شده‌اند.  بررسی  تفصیل  به  ارزش‌شناختی  و  انسان‌شناختی  الهیاتی،  هستی‌شناختی، 

معرفت‌شناختی امکان و تحقق شناخت یقینی، شناخت جهان خارج از ذهن، و تقسیم علم به حضوری 

از  برخی  بودن  ممکن‌الوجود  هستی‌شناختی،  مبانی  در  گرفته‌اند.  قرار  بحث  مورد  و...  حصولی  و 

موجودات، تأثیر و تأثر میان آنها و رابطه علیت و... تحلیل شده‌اند. در مبانی الهیاتی نیز کمال بی‌نهایت 

بودن خداوند، توحید در خالقیت، توحید در مالکیت و ربوبیت و الوهیت و... بررسی شده است. در 

مبانی انسان‌شناختی، ترکیب انسان از روح و بدن، غیرمادی بودن روح، جاودانگی و مراتب وجودی آن، 

و قابلیت تغییر تدریجی روح و بدن و مبانی دیگر مطرح شده‌اند. در مبانی ارزش‌شناختی نیز مطلوبیت 

واقعی ارزش، ذاتی بودن ارزش‌ها، نسبت آنها با ارزش غایی به‌عنوان هدف نهایی، و مانند آن مطرح شده 

است.

بخش سوم به سایر مؤلفه‌های فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی اختصاص پیدا کرده است. اولین مؤلفه، اهداف 

تعلیم و تربیت است که در این کتاب اهداف به چهار دسته غایی، کلی، واسطی و جزئی تقسیم شده‌اند. از منظر 

نویسندگان، هدف نهایی تربیت اسلامی، قرب اختیاری به خداوند متعال است و دیگر اهداف با توجه به همین 

غایت سامان یافته‌اند. سپس اصول تعلیم و تربیت اسلامی مورد بحث قرار گرفته، تعریف اصول، رابطه آنها 

با دیگر مؤلفه‌ها بررسی و اصول به چند طبقه تقسیم شده‌اند. پس از آن مراحل تعلیم و تربیت اسلامی شامل 

تعریف مراحل و ملاک و روش تعیین مراحل و ترتیب مراحل بررسی شده است.

شده  بررسی  ساحت‌ها  تعیین  ملاک  و  تعریف  شامل  تربیت  ساحت‌های  بخش،  این  در  همچنین 

به شش ساحت  انسان  براساس روابط چهارگانه  این ساحت‌ها  و هیجده ساحت مشخص شده است. 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  70

تقسیم شده که عبارتند از: ساحت شخصی، الهی، ساحت سیاسی، ساحت فرهنگی-اجتماعی، ساحت 

اقتصادی و ساحت طبیعی. هریک از این ساحت‌ها سه بعد گرایشی، شناختی و رفتاری دارند که نتیجه آن 

۱۸ ساحت می‌شود که ساختاری منسجم و چند‌بعدی را شکل می‌دهند. در ادامه، عوامل و موانع تربیت 

هم در یک فصل جداگانه بررسی شده‌اند. 

در مجموع این کتاب از نظر جامعیت مباحث، اتکای عمیق به منابع اسلامی، انسجام ساختاری و 

رویکرد انتقادی نسبت به غرب، یکی از بنیادی‌ترین منابع در حوزه فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی در ایران 

به شمار می‌آید. تأثیرگذاری این اثر در محیط‌های علمی، پژوهشی و سیاست‌گذاری تربیتی، آن را به یکی 

از منابع کلیدی در گفتمان تعلیم و تربیت اسلامی بدل کرده است. 

همچنین در سال ۱۴۰۰ کتاب دیگری با عنوان فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی توسط پژوهشگاه حوزه 

و دانشگاه منتشر شد که در دانشگاه فرهنگیان به‌عنوان کتاب درسی استفاده می‌شود.

۴. دوره گسترش و کاربرد )۱۴۰۱ تاکنون(

در این دوره فلسفه تعلیم و تربیت به سمت ساحت‌های تربیت گسترش پیدا کرده و بعضی از ساحت‌های 

از تربیت مورد بررسی فلسفی  به‌عنوان ساحت‌هایی  تربیت مانند تربیت دینی و تربیت زیبایی‌شناختی 

قرار گرفته‌اند. 

کتاب فلسفه تربیت دینی و کتاب تربیت زیبایی‌شناختی از دیدگاه اسلام که در این دوره منتشر شدند 

مؤید این مدعا هستند. البته رساله‌ها و پایان‌نامه‌هایی هم با موضوع تربیت سیاسی از دیدگاه اسلام تألیف 

شده‌اند و در همین راستا قرار می‌گیرند.

کتاب فلسفه تربیت دینی در پژوهشگاه حوزه و دانشگاه تدوین و در سال ۱۴۰۲ منتشر شده است. 

شناخت‌ها،  پرورش  و  رشد  آنها  همۀ  هدف  که  می‌شود  اطلاق  فعالیت‌هایی  مجموعه  به  دینی  تربیت 

باورها، صفات و رفتارهای بنیادین مطلوب اسلام -که پایه و اساس دیگر شناخت‌ها، باورها، صفات و 

رفتارهای دینی را تشکیل می‌دهند- در متربی است. فلسفه تربیت دینی عهده‌دار بررسی تربیت دینی با 

روش فلسفی است و مسائل و موضوعات آن عبارتند از کشف و بررسی مبانی و مفروضات تربیت دینی، 

تجزیه و تحلیل مفاهیم مهم، بررسی امکان و ضرورت، اهداف و اصول تربیت دینی. مطالب این کتاب 



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................71

در شش فصل سامان یافته است، در فصل اول به مفهوم و قلمرو فلسفه تربیت دینی، در فصل دوم به مبانی 

دین شناختی تربیت دینی و در فصل سوم به مبانی انسان‌شناختی، معرفت‌شناختی و سیاسی-اجتماعی آن 

می‌پردازد. فصل چهارم به بررسی امکان و ضرورت تربیت دینی و چالش‌های آن اختصاص یافته است؛ 

فصل پنجم اهداف تربیت دینی را بررسی می‌کند و فصل ششم هم مفهوم اساسی، اصول و ویژگی‌های 

تربیت دینی را مطالعه می‌کند.

کتاب تربیت زیبایی‌شناختی از دیدگاه اسلام هم در پژوهشگاه تدوین و در سال ۱۴۰۲ منتشر شده 

است. این کتاب در فصل اول به سیر تاریخی زیبایی‌شناسی در یونان و غرب و جهان اسلام در فصل دوم 

به چیستی و هستی زیبایی‌شناسی و در فصل سوم به مفهوم‌شناسی و رویکردها در تربیت زیبایی‌شناسی 

تربیت زیبایی‌شناختی  به مبانی، اهداف، اصول و روش‌های  ادامه در ضمن چهار فصل  می‌پردازد. در 

می‌پردازد. 

بنابراین، در دوره جدید، حوزه علمیه قم افقهای جدیدی را بازکرده است که امید است در آینده این 

روند ادامه پیدا کند. 

جمع‌بندی و نتیجه‌گیری
یافته‌های مقاله را می‌توان در سه محور اصلی دسته‌بندی کرد: معرفتی و دانشی، نهادی و ساختاری، و 

کاربردی و راهبردی. از منظر معرفتی و دانشی، مقاله نشان می‌دهد که حوزه علمیه قم از رویکرد سنتی به 

تربیت مبتنی بر اخلاق و فقه به ‌تدریج به سمت رویکردی علمی و نظام‌مند به تربیت حرکت کرده است. 

این سیر تحول از اندیشه‌های شهید مطهری آغاز و با تدوین آثار بومی مانند درآمدی بر تعلیم و تربیت 

اسلامی، فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی و مجموعه‌های فلسفی مبتنی بر حکمت مشاء، اشراق و حکمت 

متعالیه ادامه یافته است. از سوی دیگر، نهادهای علمی حوزوی نظیر دفتر همکاری حوزه و دانشگاه و 

ایفا  بومی  و  تربیت اسلامی  و  تعلیم  فلسفه  تثبیت جایگاه  در  اساسی  دانشگاه نقش  و  پژوهشگاه حوزه 

کرده‌اند. این نهادها توانسته‌اند جریان علمی تولید فلسفه تعلیم و تربیت را از مرحله ترجمه آثار غربی به 

مرحله تألیف بومی و نظام‌مند برسانند و از طریق این مسیر، الگوی مستقلی در فلسفه تعلیم و تربیت را 

سامان دهند.



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  72

آنکه طراحی  متنوع است. نخست  بسیار  آموزشی  یافته‌ها در حوزه سیاست‌گذاری  این  کاربردهای 

قابل  فلسفی  مبنای  می‌تواند  اسلامی  حکمت  و  روایات  قرآنی،  مبانی  براساس  تربیت  و  تعلیم  فلسفه 

اتکایی برای نظام آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران فراهم آورد. این فلسفه برخلاف الگوهای 

غربی، بر اهداف غایی مانند قرب به خدا، رابطه انسان با خدا و رابطه انسان با خود، دیگران و طبیعت در 

 با اسناد تحول بنیادین، برنامه درسی ملی و الگوی اسلامی-ایرانی 
ً
کید دارد که کاملا مسیر قرب به خدا تأ

پیشرفت همخوانی دارد. همچنین، تجربه موفق حوزه در طراحی گام‌به‌گام فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی 

)ترجمه، تألیف، تحلیل تطبیقی( می‌تواند برای سایر رشته‌های علوم انسانی همچون روان‌شناسی، اقتصاد 

یا جامعه‌شناسی الگو باشد. در این چارچوب، توسعه نهادهای مشترک میان حوزه و دانشگاه، مانند دفتر 

همکاری، می‌تواند هم در تدوین کتب درسی و هم در تربیت معلم و استاد نقش مؤثر ایفا کند.

درنهایت، یافته‌های این مقاله به سیاست‌گذاران تربیتی و فرهنگی کشور نشان می‌دهد که برای تحقق 

تحول بنیادین در آموزش و پرورش، به‌ویژه در عرصه فلسفه تربیت، باید از تجربه نظری و نهادی حوزه 

علمیه قم بهره گرفت. تدوین فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی بر پایه منابع اصیل، تبیین اهداف چندلایه 

تربیتی، و طراحی نظام‌مند ساحت‌ها و اصول تربیت از جمله دستاوردهای این تجربه است. این یافته‌ها 

قالب ساختارهای اجرایی جای گیرد، می‌تواند گام مؤثری در  به زبان سیاست‌گذاری ترجمه و در  اگر 

تحقق تحول عمیق و بنیانی در نظام تربیتی کشور باشد.



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................73

منابع
احمدی، آمنــه )بی‌تا(، »فرایند تدوین و اجرای ســند تحول«، ضمیمه ماهنامه آموزشــی، تحلیلی و  -

اطلاع‌رسانی معلم، ویژه‌نامه پایه دهم.

اســماعیل‌علی، سعید، و رضا، محمدجواد )۱۳۸۴(، مکتب‌ها و گرایش‌های تربیتی در تمدن اسلامی  -

)ترجمه بهروز رفیعی(، تهران: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه و سمت.

اوزمــون، هووارد ای،، و کراور، ســاموئل ام. )۱۳۷۹(، مبانی فلســفی تعلیــم و تربیت )ترجمه گروه  -

مترجمان(، قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.

بهشــتی، محمد )۱۳۹۳(، فلســفه تعلیم و تربیت اشــراق، جلد اول: مبانی، قم، پژوهشــگاه حوزه و  -

دانشگاه.

بهشــتی، محمد )۱۳۹۴(، فلسفه تعلیم و تربیت اشراق: جلد دوم، نظریه تربیتی، قم، پژوهشگاه حوزه  -

و دانشگاه.

بهشتی، محمد )۱۴۰۲(، تربیت زیبایی‌شناختی از دیدگاه اسلام، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. -

پاک‌سرشت، محمدجعفر )۱۳۸۳(، »فلسفه آموزش و پرورش«، در علوم تربیتی: ماهیت و قلمرو آن،  -

تهران: سمت.

پژوهشگاه حوزه و دانشــگاه )۱۳۷۲(، درآمدی بر تعلیم و تربیت اسلامی )جلد اول(: فلسفه تعلیم و  -

تربیت، قم: دفتر همکاری حوزه و دانشگاه.

پژوهشگاه حوزه و دانشگاه )۱۳۷۶(، درآمدی بر تعلیم و تربیت اسلامی )جلد دوم(: اهداف تربیت از  -

دیدگاه اسلام، قم: دفتر همکاری حوزه و دانشگاه.

- wiki.ahlolbait. دانشنامه اسلامی اهل‌بیت )بی‌تا(، حوزه علمیه قم، بازیابی‌شده در ۳ اوت ۲۰۲۵، از

com، بخش تاریخی و نهادی مرتبط با شکل‌گیری نهادهایی مانند دفتر همکاری حوزه و دانشگاه.

داودی، محمد )۱۳۹۳(، فلسفه تعلیم و تربیت مشاء، جلد اول، مبانی، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. -

داودی، محمد )۱۳۹۴(، فلسفه تعلیم و تربیت مشــاء، جلد دوم، نظریه تربیتی، قم، پژوهشگاه حوزه  -

و دانشگاه.

داودی، محمد )۱۴۰۱(، فلسفه تربیت دینی، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. -



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  74

داودی، محمد، بهشــتی، محمد، و بهشــتی، ســعید )۱۳۹۹(، فلســفه‌های تعلیم و تربیت در تمدن  -

اسلامی، تهران: سمت.

داودی، محمد، و کارآمد، حســین )۱۴۰۰(، فلسفه تعلیم و تربیت اســامی، قم: پژوهشگاه حوزه و  -

دانشگاه؛ تهران: دانشگاه فرهنگیان.

بــارو، رابین و ودز، رونالدو )۱۳۸۰(، درآمدی بر فلســفه آموزش و پــرورش، ترجمه فاطمه زیباکلام  -

مفرد، تهران، دانشگاه تهران.

شریعتمداری، علی )۱۳۶۷(، اصول و فلسفه تعلیم و تربیت، تهران: انتشارات امیرکبیر. -

شعاری‌نژاد، علی‌اکبر )بی‌تا(، فلسفه آموزش و پرورش، تهران: انتشارات امیرکبیر. -

عرسان کیلانی، ماجد )۱۳۸۹(، فلسفه تربیت اسلامی )ترجمه بهروز رفیعی(، قم: پژوهشگاه حوزه و  -

دانشگاه؛ تهران: سمت.

فتحعلی، محمد، مصباح، مجتبی، و یوســفیان، حسین )۱۳۹۰(، فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی )زیر  -

نظر محمدتقی مصباح یزدی(، قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی؛ تهران: مدرسه برهان.

مجموعه نویســندگان )۱۳۷۷ تا ۱۳۹۷(، آرای دانشــمندان مســلمان در تعلیــم و تربیت و مبانی آن  -

)جلدهای اول تا ششم(، قم: دفتر همکاری حوزه و دانشگاه؛ تهران: سمت.

مطهری، مرتضی )۱۳۶۷(، تعلیم و تربیت در اسلام، تهران: انتشارات صدرا. -

مقام معظم رهبری )۱۳۸۶(، بیانات در دیدار مســئولان آموزش و پرورش سراســر کشور، تهران: دفتر  -

حفظ و نشر آثار حضرت آیت‌الله خامنه‌ای.

مؤسســه تنظیم و نشــر آثار امام خمینی )۱۳۵۹-۱۳۶۱(، صحیفه امــام )جلدهای ۱۲ و ۱۵(، تهران:  -

مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

نقيب زاده، مير عبدالحسين )1380(، نگاهي به فلسفه آموزش و پرورش، تهران، طهوري -

الیاس، جان، ای. )۱۳۸۲(، فلســفه تعلیــم و تربیت: قدیم و معاصر )ترجمه گــروه مترجمان(، قم:  -

مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................75

References
 - Ahl al-Bayt Islamic Encyclopedia. (n.d.). Historical and institutional aspects related 

to the formation of institutions such as the Office of Hawzah and University Co-
operation. Seminary of Qom. Retrieved August 3, 2025, from http://wiki.ahlolbait.
com[in persian]

 - Ahmadi, A. (n.d.). The process of drafting and implementing the Fundamental 
Transformation Document. Supplement to the Educational, Analytical, and Infor-
mational Monthly “Teacher,” Special Issue for Grade 10. [in persian]

 - Bagheri-Noeparast, K., & Attaran, M. (1997). Contemporary philosophy of educa-
tion (Selected and translated works). Tehran: Mehrab-e Qalam Cultural and Pub-
lishing Institute. [in persian]

 - Beheshti, M. (2014). Philosophy of Eshragh’s education, Vol. 1: Foundations. Qom: 
Research Institute for Hawzah and University. [in persian]

 - Beheshti, M. (2015). Philosophy of Eshragh’s education, Vol. 2: Educational theory. 
Qom: Research Institute for Hawzah and University. [in persian]

 - Beheshti, M. (2023). Aesthetic education from the perspective of Islam. Qom: Re-
search Institute for Hawzah and University. [in persian]

 - Beheshti, S. (1998). A ground for rethinking philosophy of education. Tehran: Rav-
an Virayesh & Arasbaran. [in persian]

 - Davoudi, M. (2014). Philosophy of Masha’s education, Vol. 1: Foundations. Qom: 
Research Institute for Hawzah and University. [in persian]

 - Davoudi, M. (2015). Philosophy of Masha’s education, Vol. 2: Educational theory. 
Qom: Research Institute for Hawzah and University. [in persian]

 - Davoudi, M. (2022). Philosophy of religious education. Qom: Research Institute for 
Hawzah and University. [in persian]

 - Davoudi, M., & KarAmad, H. (2021). Philosophy of Islamic education. Qom: Re-
search Institute for Hawzah and University; Tehran: Farhangian University.

 - Davoudi, M., Beheshti, M., & Beheshti, S. (2020). Philosophies of education in 
Islamic civilization. Tehran: SAMT. [in persian]

 - Elias, J. L. (2003). Philosophy of education: Ancient and modern (Trans. Group of 
translators). Qom: Imam Khomeini Educational and Research Institute.

http://wiki.ahlolbait.com
http://wiki.ahlolbait.com


..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  76

 - Esmail-Ali, S., & Reza, M. J. (2005). Schools and educational trends in Islamic civ-
ilization (B. Rafiei, Trans.). Tehran: Research Institute for Hawzah and University 
& SAMT. [in persian]

 - Fathali, M., Mesbah, M., & Yousefian, H. (2011). Philosophy of Islamic education 
(under the supervision of M. T. Mesbah Yazdi). Qom: Imam Khomeini Education-
al and Research Institute; Tehran: Borhan School. [in persian]

 - Group of Authors. (1998–2018). Views of Muslim scholars on education and its 
foundations (Vols. 1–6). Qom: Office of Hawzah and University Cooperation; 
Tehran: SAMT. [in persian]

 - Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini’s Works. (1980–1982). 
Sahifeh-ye Imam (Vols. 12 & 15). Tehran: Institute for Compilation and Publica-
tion of Imam Khomeini’s Works. [in persian]

 - Kilani, M. A. (2010). Philosophy of Islamic education (B. Rafiei, Trans.). Qom: 
Research Institute for Hawzah and University; Tehran: SAMT. [in persian]

 - Motahhari, M. (1988). Education and training in Islam. Tehran: Sadra Publications. 
[in persian]

 - Ozmon, H. A., & Craver, S. M. (2000). Philosophical foundations of education 
(Trans. Group of translators). Qom: Imam Khomeini Educational and Research 
Institute. [in persian]

 - Pak-Saresht, M. J. (2004). “Philosophy of education,” in Educational sciences: Its 
nature and scope. Tehran: SAMT. [in persian]

 - Research Institute for Hawzah and University. (1993). An introduction to Islamic 
education (Vol. 1): Philosophy of education. Qom: Office of Hawzah and Univer-
sity Cooperation. [in persian]

 - Research Institute for Hawzah and University. (1997). An introduction to Islamic 
education (Vol. 2): Educational goals from the Islamic perspective. Qom: Office 
of Hawzah and University Cooperation. [in persian]

 - Sha’ri-Nejad, A. A. (n.d.). Philosophy of education. Tehran: Amir Kabir Publica-
tions. [in persian]

 - Shariatmadari, A. (1988). Principles and philosophy of education. Tehran: Amir 
Kabir Publications.



بررسی پیدایش و تحولات فلسفه تعلیم و تربیت در حوزه علمیه قم در سده اخیر ...........................................................77

 - Shokoohi, G. (n.d.). Foundations and principles of education. Tehran: Beh-Nashr, 
affiliated with Astan Quds Razavi. [in persian]

 - The Supreme Leader of Iran. (2007). Speeches in meetings with education admin-
istrators across the country. Tehran: Office for the Preservation and Publication of 
the Works of Ayatollah Khamenei. [in persian]

 - Zibakalam-Mofrad, F. (Trans.). An introduction to the philosophy of education. Teh-
ran: University of Tehran. [in persian]


	_Hlk207470626

