
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 185-217 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

Innovations in the Educational Thought of Āyatullāh 

Ḥāʾirī Shīrāzī

Mohammad-Taha Esfandiari1               ,             Hamed Tahoori2

This article was written with the support of the Permanent Secretariat of the Congress of the 100th  
Anniversary of the Re-establishment of the Qom Seminary and the Achievements and Tributes of Grand 

Ayatollah Hajj Sheikh Abdul Karim Haeri.

1. Level 4 (PhD) Seminary (Hawza) Student in Moral Education, Mishkāt Seminary Institute of Higher 

Education, Qom, Iran (Corresponding Author).

t.esfandiari7032@gmail.com

1. M.A. in Moral Education, The Academic Institute for Ethics and Education, Qom, Iran.

Hamta313@gmail.com

Received: 2025/06/13; Accepted 2025/09/17

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: In recent decades, the knowledge of Islamic educa-
tion has experienced significant development and vitality. This development owes 
much to the efforts of leading Muslim thinkers who, through innovative engagement 
with the Qur’an and Sunna, have sought to articulate an education rooted in revealed 
knowledge. Among these figures, Āyatullāh Ḥāʾirī Shīrāzī occupies a distinctive po-
sition. He combined theoretical and ijtihad-based reflections on education with rich 
practical experience in student training and in living an educational lifestyle. Howev-
er, his thoughts on education have not been systematically analyzed or presented at 
universities or at the Islamic Seminary (Ḥawza). At the same time, his dynamic and 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://t.esfandiari7032@gmail.com
http://Hamta313@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-4326-3977

https://orcid.org/0009-0009-1498-0648


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 185-217 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

practical ideas—shaped by novel Qur’anic interpretations and enriched with illustra-
tive metaphors—offer insights that have attracted the attention of many educational 
practitioners. This study aims to extract the educational innovations of Āyatullāh 
Ḥāʾirī Shīrāzī from his works and views, and to reflect them within contemporary 
scholarly discourse, thereby demonstrating their potential for reconstructing the 
knowledge of Islamic education.
Method: The research adopts a descriptive–analytical approach. First, the written 
works of Āyatullāh Ḥāʾirī Shīrāzī were collected and indexed. The data were then 
organized and analyzed within a coherent framework. Since the corpus was defined 
and limited, no sampling was undertaken; all relevant works were included. From his 
wide-ranging discussions on education, the most significant innovations were select-
ed and systematically categorized.
Findings: The study identifies two principal axes of innovation in his thought: (1) 
presuppositions and theoretical foundations, and (2) educational issues and discussions.
Presuppositions and Theoretical Foundations:
1. Critique of reliance solely on Western human sciences and emphasis on epistemic 
independence in Islamic human sciences.
2. Belief in the comprehensiveness of the Qur’an in addressing all matters related to 
humanity and education.
3. Affirmation of the principle of “return of multiplicity to unity” (rujūʿ al-kathra ilā 
al-waḥda) as a governing rule of existence and human sciences.
4. Stress on the necessity of making Islamic thought competitive with other intellectual 
systems by rendering concepts sensory and communicable.
Educational Issues and Discussions:
• Anthropological Foundations: He introduced fundamental dualities such as mā fī 
al-insān wa mā fī al-sharāʾiṭ (“what is within the human being and what is within cir-
cumstances”), fiṭra and ṭabīʿa (original innate, and nature), and posited that attachments 
and aspirations drive human movement. These bases, especially the fiṭra–ṭabīʿa distinc-
tion, influence not only the analysis of human identity but also the formulation of goals, 
principles, methods, and stages of education.
• Objectives of Education: The central objective is enabling the dominance of humanity 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 185-217 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

over animality, leading ultimately to servitude (ʿubūdiyya). Other goals include de-
veloping rationality, independence, and self-sufficiency; fostering divine aspiration; 
strengthening trust in God; and cultivating responsibility.
• Principles of Education: The educational principles, in his view, are reinterpreted in 
accordance with these very anthropological foundations. Principles such as freedom 
and the avoidance of coercion, moderation in methods, simultaneous attention to fiṭra 
and ṭabīʿa, respect for the learner, and the educator’s self-control are foundational. Ob-
servance of these principles strengthens fiṭra and ensures its governance within the 
human being.
• Methods of Education: While emphasizing love and respect as central methods, he 
reinterprets other approaches—encouragement and discipline, storytelling, assigning 
responsibility, and exposing learners to hardship—through the lens of fiṭra’s sovereign-
ty. Thus, even traditional methods acquire new meaning and function in his educational 
system.
• Stages of Education: Drawing on the sabʿat al-sinīn narrations, he analyzed three 
stages of education through the fiṭra–ṭabīʿa theory: the first seven years as the period of 
satisfying ṭabīʿa, the second seven years as the period of restraining ṭabīʿa, and the third 
seven years as the stage of fiṭra’s ijtihād.
Conclusion: The findings reveal that Āyatullāh Ḥāʾirī Shīrāzī’s thought on educa-
tion (tarbīyya) has significant potential to enrich Islamic education. By articulating 
novel anthropological foundations, redefining the objectives and principles of ed-
ucation, and creatively reinterpreting methods and stages, he opened new horizons 
for the advancement of Islamic education. Systematic recognition and organization 
of his ideas can serve not only as an inspiring source for future research but also as 
a starting point for designing practical models in national education systems and for 
policy-making aimed at addressing contemporary educational challenges at macro 
levels.
Keywords: education (tarbīyya) thought, Islamic education (tarbīyya); Mā fī al-insān 
wa mā fī al-sharāʾiṭ (“what is within the human being and what is within circumstanc-
es”), innate and nature (fiṭra and ṭabīʿa); Āyatullāh Ḥāʾirī Shīrāzī.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 185-217 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

Cite this article: Esfandiari, Mohammad-Taha, and Tahoori, Hamed (2025). Innovations 
in the Educational Thought of Āyatullāh Ḥāʾirī Shīrāzī. Journal of Islamic Education 
20(54): 185-217.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	217-185تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی
محمدطه اسفندیاری1         ،             حامد تهوری2

این مقاله با حمایت دبیرخانه دائمی کنگره یکصدمین سالگشــت بازتأسیس حوزه علمیه قم و دستاوردها 
و نکوداشت آیت الله العظمی حاج شیخ عبدالکریم حائری تألیف شده است.

1. طلبه سطح 4 تربیت اخلاقی، مؤسسه آموزش عالی حوزوی مشکات، قم، ایران )نویسندۀ مسئول(.
t.esfandiari7032@gmail.com

2. کارشناسی ارشد تربیت اخلاقی، مؤسسه آموزش عالی اخلاق و تربیت، قم، ایران.
Hamta313@gmail.com

تاریخ دریافت: 1404/03/23؛ تاریخ پذیرش: 1404/06/26

چکیده گسترده
مقدمه و اهداف: در چند دهۀ اخیر، دانش تعلیم و تربیت اسلامی رشد و بالندگی چشمگیری را 
تجربه کرده است. این رشد بیش از هر چیز مرهون تلاش اندیشمندان برجستهٔ اسلامی است که 
با رویکردی نو به منابع دینی، به‌ویژه قرآن و سنت، کوشیده‌اند تا دانش تربیت اسلامی برگرفته 
از معارف وحیانی را تبیین کنند. در میان این متفکران، آیت‌الله حائری شیرازی جایگاه ویژه‌ای 
دارد. وی از جمله اسلام‌شناسانی است که افزون بر تأملات نظری و اجتهادی در عرصهٔ تربیت، 
با  نیز تجربه‌ای غنی از تربیت شاگردان و زیست تربیتی بر جای گذاشته است.  در میدان عمل 
نگرفته  قرار  تحلیل و واکاوی علمی  نظام‌مند مورد  به‌طور  ایشان  تربیتی  اندیشه‌های  این،  وجود 
است  در حالی  این  است.  علمی عرضه شده  به‌صورت  دانشگاهی و حوزوی  در جامعۀ  و کمتر 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://t.esfandiari7032@gmail.com
http://Hamta313@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-4326-3977
https://orcid.org/0009-0009-1498-0648


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	217-185تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

که اندیشۀ پویا و کارآمد استاد بر پایۀ برداشت‌های بدیع قرآنی شکل گرفته و با بهره‌گیری از 
توجه  مورد  که  است  کاربردی  یافته‌هایی  دربردارندۀ  تربیتی،  عمیق  مفاهیم  تبیین  در  تمثیلات 
و  آثار  بر  تمرکز  با  است  درصدد  پژوهش  این  است.  گرفته  قرار  تربیتی  کنشگران  از  بسیاری 
انعکاس  ادبیات دانشی امروز  با  ایشان، نوآوری‌های تربیتی وی را استخراج کرده و  دیدگاه‌های 

داده تا ظرفیت‌های آن را برای بازسازی دانش تعلیم و تربیت اسلامی نشان دهد.
روش پژوهش: روش تحقیق در این پژوهش مبتنی بر رویکرد توصیفی-تحلیلی است. به این معنا 
داده‌های  سپس  و  شده  فیش‌برداری  و  گردآوری  شیرازی  حائری  آیت‌الله  مکتوب  آثار  ابتدا  که 
به‌دست‌آمده در چارچوبی منسجم دسته‌بندی و تحلیل گردیده است. از آنجا که جامعۀ داده‌ها 
مشخص و محدود بود، نمونه‌گیری صورت نگرفت و تمام آثار مرتبط مورد توجه قرار گرفت. 
به  و  شده  گزینش  نوآوری‌ها  مهم‌ترین  استاد،  گستردۀ  تربیتی  مباحث  میان  از  بررسی،  این  در 

صورت نظام‌مند، سامان یافته‌اند.
یافته‌ها: براساس یافته‌های پژوهش، نوآوری‌های اندیشهٔ استاد، در دو محور اصلی قرار می‌گیرند: 
نخست، پیش‌فرض‌ها و مبانی نظری، و دوم، مسائل و مباحث تربیتی. در پیش‌فرض‌ها، چهار اصل 

اساسی قابل شناسایی است:
۱. نقد اتکای صرف بر یافته‌های علوم انسانی غربی و تأکید بر ضرورت استقلال معرفتی در علوم 

انسانی اسلامی؛
۲. باور به جامعیت قرآن در پاسخ‌گویی به همۀ مسائل مربوط به انسان و تربیت؛

۳. اعتقاد به اصل »بازگشت کثرت به وحدت« به‌عنوان قاعده‌ای حاکم بر هستی و علوم انسانی؛
۴. تأکید بر ضرورت قابل رقابت کردن اندیشهٔ اسلامی با دیگر نظام‌های فکری از طریق حسی 

و قابل انتقال نمودن مفاهیم.
قابل  انسان‌شناسی  مبانی  عرصۀ  در  استاد  نوآوری‌های  برجسته‌ترین  تربیتی،  مسائل  محور  در 
پیگیری است. ایشان با طرح دوگانه‌های بنیادین همچون »مافی‌الانسان و مافی‌الشرایط« و »فطرت 
و طبیعت« و همچنین قائل شدن به »حرکت انسان براساس تعلقات و آرزوها«، چارچوبی متمایز 
انسان ارائه می‌دهد. مبانی سه‌گانه مذکور، خصوصاً مبنای فطرت و طبیعت،  برای فهم حقیقت 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	217-185تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

اصول،  اهداف،  از  -اعم  تربیتی  مؤلفه‌های  سایر  تبیین  در  بلکه  انسانی  هویت  تحلیل  در  نه‌تنها 
روش‌ها و مراحل- اثرگذارند. 

در بحث اهداف تربیت، زمینه‌سازی مربی برای حاکمیت انسانیت بر نفسانیت، مسیر اصلی برای 
و  استقلال  تعقل،  رشد  شامل  نیز  اهداف  دیگر  است.  )عبودیت(  تربیت  غایی  هدف  به  رسیدن 
خودکفایی، ایجاد تعلق و آرزوی الهی، تقویت حسن‌ظن به خداوند و تقویت احساس مسئولیت است.
چون  اصولی  می‌شوند.  بازخوانی  انسان‌شناختی  مبانی  همین  با  متناسب  ایشان  نزد  تربیتی  اصول 
آزادی و پرهیز از اکراه، اعتدال در روش‌ها، توجه همزمان به فطرت و طبیعت، تکریم متربی، 
در  که  هستند  اصولی  مهم‌ترین  از  متربی،  با  مواجهه  در  نظم  به  توجه  و  مربی  نفسانیات  مهار 
اندیشهٔ استاد، جایگاه بنیادین دارند. توجه به این اصول، منجر به تقویت فطرت و حاکمیت آن 

در انسان می‌شود. 
بر  تأکید  ضمن  ایشان  می‌شوند.  بازتفسیر  مبانی  همین  بر  استاد  نگاه  در  نیز  تربیتی  روش‌های 
اهمیت و پرکاربرد بودن روش محبت و احترام در تربیت، سایر روش‌ها مانند تشویق و تنبیه، 
در  فطرت  با محوریت حاکمیت  را  در سختی‌ها  متربی  دادن  قرار  و  دادن  قصه‌گویی، مسئولیت 
درون انسان تحلیل می‌کند. بدین‌ترتیب، حتی روش‌های سنتی و رایج نیز در منظومۀ فکری استاد، 

معنا و کارکردی تازه می‌یابند.
از دیگر نوآوری‌های استاد، تحلیل مراحل سه‌گانه تربیت )مبتنی بر روایات سبعة سنین( براساس 
نظریهٔ »فطرت و طبیعت« است. وی هفت سال نخست را دورۀ ارضای طبیعت می‌داند، هفت سال 

دوم را دورۀ مهار طبیعت و هفت سال سوم را زمان اجتهاد فطرت تلقی می‌کند.
نتیجه‌گیری: نتایج کلی پژوهش نشان می‌دهد که اندیشهٔ تربیتی آیت‌الله حائری شیرازی، واجد 
بدیع  مبانی  طرح  با  وی  است.  اسلامی  تربیت  و  تعلیم  دانش  غنای  برای  ارزشمندی  ظرفیت‌های 
انسان‌شناسی، اهداف و اصول نوین تربیتی و بازخوانی خلاقانه روش‌ها و مراحل، افقی تازه برای 
نه‌تنها  اندیشه‌ها  این  کردن  نظام‌مند  و  بازشناسی  است.  گشوده  اسلامی  تربیت  دانش  غنی‌سازی 
می‌تواند منبعی الهام‌بخش برای پژوهش‌های آتی باشد، بلکه می‌تواند نقطۀ عزیمتی برای طراحی 
الگوهای عملی در نظام آموزشی کشور و سیاست‌گذاری تربیتی در راستای حل چالش‌های تربیتی 

معاصر در سطوح کلان محسوب گردد.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	217-185تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

واژگان کلیدی: اندیشه تربیتی، تربیت اسلامی، مافی الانسان و مافی الشرایط، فطرت و طبیعت، 
حائری شیرازی.

استناد: اسفندیاری، محمدطه، و تهوری، حامد )1404(. نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی. 
مجله تربیت اسلامی 20)54(: 217-185.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


193........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

مقدمه
آیت‌الله محی‌الدین حائری شیرازی، حکیمی الهی، مربی نفوس و از جمله عالمان نوآور و صاحب‌بینش 

در سده اخیر به شمار می‌آید. وی را باید از معدود اندیشمندانی دانست که هم در عرصهٔ نظر، سال‌های 

متمادی از عمر خویش را صرف اندیشه‌ورزی پیرامون تربیت نموده، و هم در عرصهٔ عمل، زیستی تربیتی 

داشته است. در میان فعالیت‌های متنوع علمی و اجتماعی ایشان، مسئلهٔ تربیت جایگاهی ممتاز دارد؛ 

به‌گونه‌ای که خود استاد، با وجود اشتغالات متنوع، رشتۀ اصلی‌اش را تربیت می‌داند )حائری شیرازی، 

1402 الف، ص۱۶(. 

انس عمیق و کم‌نظیر وی با قرآن کریم و تأملات دقیق در آیات و روایات، چهره‌ای متفاوت از او در 

با بسیاری از شخصیت‌های علمی دیگر پدید آورده است. از دیگر ویژگی‌های برجستهٔ استاد،  مقایسه 

اندیشه‌ای پویا و کارآمد مبتنی بر معارف اسلامی است. مقام معظم رهبری در پیام تسلیتی که به مناسبت 

با عنوان  از وی  کید فرموده و  تأ اندیشهٔ فعال و کارآمد« استاد  بر »ذهن و  ایشان منتشر کردند،  ارتحال 

عالمی متفکر نام بردند )خامنه‌ای، 1396(. علاقه به مطالعهٔ آثار ادبی و تعمق جدی در متون کهن ادبیات 

فارسی از دیگر ویژگی‌هایی است که  تسلط بی‌نظیر ایشان بر تمثیلات و استفاده از آن برای بیان مفاهیم 

دقیق تربیتی را در پی داشته است )صالح‌آبادی، ۱۳۹۸، ص۳۱(. 

در عرصه عمل نیز ایشان پیش از انقلاب اسلامی در جلسات تفسیر مسجد شمشیرگرهای شیراز، 

تربیت جوانان را پیگیری می‌کرده است. در سال ۱۳۵۳، به دعوت شهید قدوسی در مدرسهٔ حقانی قم، 

تدریس نهج‌البلاغه، اخلاق و اعتقادات را آغاز کرد و بعدها در مدارس رضوی و مکتب توحید خواهران 

ارتباطی  نیز  انقلاب  از  ایثارگران، 1397، ص9-11(. پس  امور  و  )بنیاد شهید  پرداخت  تدریس  به  نیز 

مستمر با دانشجویان علوم تربیتی، معلمان و والدین داشته و اندیشه‌های خود را در قالب جلسات عمومی 

و تخصصی مطرح کرده که بخش زیادی از آنها در قالب آثاری مکتوب، انتشار یافته‌اند. همین ارتباط 

عملی و نزدیک با فضای واقعی تربیت، باعث شده دیدگاه‌های تربیتی ایشان برخلاف برخی اندیشمندان، 

کاربردی، ملموس و قابل اجرا باشد. 

با نگاهی جامع به آثار تربیتی استاد و صورت‌بندی آن در قالب ساختار دانش تربیت می‌توان دریافت که او 

دربارۀ تمامی مؤلفه‌های مرسوم در دانش تربیت )مبانی، اهداف، اصول، روش‌ها، ساحت‌ها، مراحل، عوامل 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  194

و موانع(، سخن گفته‌ است. حتی برخی مسائل تربیتی کمتر گفتگو شده در آثار دیگران نظیر »روش‌های 

آسیب‌زا« و »اولویت در تربیت با چه کسانی است؟« نیز در بحث‌های تربیتی ایشان دیده می‌شود. 

در این میان، این پژوهش به نوآوری‌های آیت الله حائری شیرازی توجه دارد. البته به دلیل گستردگی 

نوآوری‌های استاد، در این پژوهش به مهم‌ترین نوآوری‌ها دربارۀ پیش‌فرض‌ها و مسائل تربیت پرداخته 

می‌شود. در بخش مسائل تربیت، ابتدا نوآوری‌ها در مبانی انسان‌شناختی بررسی و در ادامه، چگونگی 

امتداد آنها در سایر مؤلفه‌های تربیتی مطرح می‌شود. 

روش پژوهش
آیت‌الله حائری  آثار مکتوب  ابتدا  این معنا که  به  نوع توصیفی تحلیلی است.  از  روش پژوهش حاضر 

منسجم دسته‌بندی  در چارچوبی  به‌دست‌آمده  داده‌های  و سپس  فیش‌برداری شده  و  شیرازی گردآوری 

و تحلیل گردیده است. از آنجا که جامعۀ داده‌ها مشخص و محدود بود، نمونه‌گیری صورت نگرفت و 

تمام آثار مرتبط مورد توجه قرار گرفت. در این بررسی، از میان مباحث تربیتی گستردۀ ایشان، مهم‌ترین 

نوآوری‌های استاد گزینش شده و به صورت نظام‌مند، سامان یافته‌اند.

بخش اول: نوآوری‌ در پیش‌فرض‌ها
قبل از ورود به دیدگاه‌های تربیتی استاد، لازم است پیش‌فرض‌های علمی وی که در علوم مختلف از جمله 

گزاره‌هایی  نوشتار،  این  در  پیش‌فرض‌ها  از  مراد  گیرد.  قرار  اشاره  مورد  تأثیرگذار هستند،  تربیت،  دانش 

هستند که به صورت پیشینی مورد بحث قرار گرفته و بر قلمرو و دایره »مسائل« تربیت، »منابع« مورد 

نیاز برای پاسخگویی به این مسائل و »روش« استفاده از منابع برای پاسخ به سؤالات، تأثیرگذار هستند. 

مهم‌ترین پیش‌فرض‌های استاد بدین شرح است:

الف( نادرستی استفاده از علوم انسانی غربی 

 متفاوت دارند؛ از این‌رو، نمی‌توان 
ً
علوم انسانی اسلامی در مقایسه با علوم انسانی موجود، ماهیتی کاملا

به تربیت اسلامی مطلوب دست یافت. از جمله دلایل این نکته، فقدان  انسانی رایج،  با تکیه بر علوم 



195........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

شناخت صحیح از انسان است. تا زمانی که ماهیت انسان به‌درستی شناخته نشود، ترسیم مسیر و مقصدی 

مناسب برای او امکان ندارد. از این‌رو، علوم انسانی غربی، به‌دلیل ناتوانی در کشف حقیقت انسان، نه‌تنها 

علم محسوب نمی‌شود، بلکه نوعی وهم و پندار است )حائری شیرازی، 1402الف، ص۲۵(. بنابراین 

برداشت اسلام از انسان، با تلقی بشرِ معاصر از او تفاوت بنیادین دارد. در پی این تفاوت، هدف و مقصد 

انسان نیز دگرگون شده و در نتیجه، قوانین و اصول تربیتی متفاوتی شکل می‌گیرد )همان، ص21-20(. 

این  است. شاهد  استوار  و  بر یک جهان‌بینی عمیق  انسانی غربی  علوم  تکیه ‌نداشتن  دلیل،  دومین 

مطلب دگرگونی‌های پی‌درپی در طرح‌ها و نظریه‌های غربی است )همان، ص۱۹(.

بلکه  ندارد،  وجود  غربی  انسانی  علوم  مبانی  از  بهره‌گیری  امکان  نه‌تنها  اشکالات،  این  به  توجه  با 

پایه‌ و چارچوب‌ نظری این علوم دچار  نیز بی‌اعتبار است؛ زیرا  یافته‌های مبتنی بر آن مبانی  از  استفاده 

اشکال است )همان، ص۲۴(. همچنین در برخی گزاره‌های انسان‌شناسی غربی که به بدیهیات نزدیک‌ 

برای مدیریت  رانندگی که  و  راهنمایی  قوانین  نیستند -نظیر  انسان شناسی  پیچیده  مباحث  بوده و جزو 

از مباحث کاربردی که در روش های  یا بخشی  از دانش مدیریت هستند  اجتماع وضع شده و جزئی 

تربیتی مطرح می‌شوند- احتمال تأثیر مبانی نادرست، وجود دارد. بنابراین تنها در صورتی می‌توان از این 

مباحث بهره برد که آزموده شده و عاری از هرگونه پیامد منفی باشد )حائری شیرازی، 1399، ص۶۲(.

اساس،  این  بر  به‌گونه‌ای‌که  دارد؛  پژوهشی  منابع  انتخاب  در  تعیین‌کننده  نقشی  پیش‌فرض،  این 

بهره‌گیری از منابع علمی غربی برای پاسخگویی به مسائل تربیتی جایز نیست. در نتیجه، تنها منبع معتبر 

در این حوزه، متون وحیانی شامل قرآن و روایات خواهد بود.

ب( پاسخگو بودن قرآن به تمام مسائل و مشکلات علوم انسانی

یکی از چالش‌های اساسی در فرآیند کشف و تولید علوم انسانی اسلامی، تعیین میزان نقش وحی در 

پاسخگویی به مسائل علوم انسانی است؛ به این معنا که قرآن و روایات تا چه اندازه در مقام پاسخگویی 

به نیازهای معرفتی بشر حاضر شده‌اند و انتظار واقع‌بینانه از این منابع تا چه حد است. آیت‌الله حائری 

شیرازی بر این باور است که اگر زاویهٔ نگاه مخاطب به قرآن به‌درستی تنظیم شود،1 می‌توان انتظار داشت 

1. توضیحات پیرامون چگونگی تنظیم زاویه نگاه، در پیش‌فرض بعدی تبیین خواهد شد.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  196

که تمامی پرسش‌های ریز و درشت علوم انسانی در قرآن پاسخ بیابد )حائری شیرازی، 1401، ص۹۲(. 

آیات متعددی از قرآن نیز بر این نکته دلالت دارند. آیات »تبِْيَانًا لكُِلِّ شَيْءٍ« )بیانگر هر چیزی( )نحل، 

طْنَا فيِ الْكتَِابِ مِنْ شَيْءٍ« )ما در این کتاب از هیچ چیز فروگذار نکردیم( )انعام، 38( و »وَلََا  89(، »مَا فَرَّ

رَطْبٍ وَلََا يَابسٍِ إلَِّاَّ فيِ كتَِابٍ مُبيِنٍ« )هیچ تر و خشکی نیست مگر آنکه در کتاب آمده است( )انعام، 59( 

همگی گواهی بر جامعیت قرآن در پاسخگویی به پرسش‌های بشر است.

این مبنا، به‌طور مستقیم بر منبع پاسخگویی به مسائل تربیتی تأثیرگذار است؛ به‌نحوی‌که براساس آن، 

قرآن می‌تواند پاسخگوی همهٔ مسائل تربیتی باشد.

ج( حاکم بودن اصل »بازگشت کثرت به وحدت و تجلی وحدت در کثرت« بر هستی و علوم انسانی

پیش‌تر بیان شد که قرآن پاسخگوی تمام مسائل علوم انسانی است. در تبیین این موضوع، پرسش‌هایی 

اساسی مطرح می‌شود: چگونه ممکن است خداوند همهٔ مسائل را در کتابی با این حجم اندک بیان کرده 

باشد؟ چگونه می‌توان پذیرفت که هیچ پدیده‌ای نباشد، مگر آنکه در قرآن ذکر شده باشد؟ پاسخ این 

پرسش‌ها در فهم »اصل بازگشت کثرت به وحدت« نهفته است.

در توضیح این اصل باید گفت کثرت‌های عالم از وحدت منتزع شده‌اند و این وحدت، در مظاهر 

گوناگون کثرت، تجلی می‌یابد. به‌عبارتی‌دیگر، هنگامی که خداوند متعال از »وحدت« سخن می‌گوید، 

در واقع از »کثرت« نیز سخن گفته است )حائری شیرازی، 1397، ص27-۲۸(. بنابراین منشأ بسیاری 

از پرسش‌های پیش‌گفته، غفلت از فشرده‌شدن کثرت در قالب وحدت است. به‌عنوان نمونه، در موضوع 

»آرزو و تعلق« در نظر گرفته نمی‌شود که همهٔ آرزوهای انسان به یک آرزوی بنیادی بازمی‌گردد و با روشن 

شدن آن، سایر تعلقات نیز معنا می‌یابد )حائری شیرازی، 1401، ص۱۳۶-135(. 

با فرعون در قرآن کریم است.  او  تقابل  این اصل، داستان حضرت موسی و  از  نمونه‌ای روشن 

کید می‌کند که سرگذشت حضرت موسی، تنها روایت یک شخصیت تاریخی نیست، بلکه  استاد تأ

به‌عنوان نمونه‌ای  تقابل  این  از  از سرگذشت تمام بشریت است )همان، ص۱۴۰-۱۴۱(. قرآن،  بازتابی 

کلی یاد می‌کند که الگوی تضاد دو خط فکری در تاریخ جوامع را به تصویر می‌کشد. فرعون، نماد انسانی 

است که از مسیر فطرت منحرف شده و به انحراف فرهنگی دچار گشته؛ در حالی‌که موسی انسانی 

است که فرهنگش مبتنی بر سنت الهی و مطابق با فطرت است )همان، ص93(.



197........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

اصل بازگشت کثرت به وحدت، نه‌تنها در قرآن، بلکه در ساختار نظام عالم نیز مشهود است. برای 

مثال، نبض در سراسر بدن انسان وجود دارد، اما تپش قلب، وحدت اصلی نبض‌ است. یا در ادبیات، با 

آنکه واژه‌ها بی‌نهایت‌اند، همگی به حروف اصلی بازمی‌گردند )حائری شیرازی، 1397، ص۲۷(.

برای  انسان‌٬شناختی اشاره کرد.  به مباحث  تربیت، می‌توان  این اصل در حوزهٔ  تأثیر  بهتر  برای فهم 

شناخت انسان، بررسی پراکندهٔ صفات گوناگون انسان، حتی با بهره‌گیری از آیات و روایات، و برنامه‌ریزی 

برای هر صفت، راه به جایی نخواهد برد؛ زیرا با شمارش صفات، حقیقت آنها کشف نمی‌شود. صفات 

صفات  باید  بنابراین  شود؛  روشن  صفات  سایر  میان  در  صفت  هر  موقعیت  که  می‌گردد  کشف  زمانی 

انسانی را در قالب یک نظام با منشأ واحد تحلیل کرد. اگر وحدتی که در دل کثرت نهفته است کشف 

شود، احکام آن کثرت‌ها نیز براساس همان منشأ واحد به دست خواهد آمد1 )همان، ص۲۶(.

د( تلاش برای حسّی و قابل انتقال کردن اندیشه اسلامی به سراسر جهان، لازمه رقابت با مکاتب و 

اندیشه‌های بشری

اندیشمندان اسلامی در چند قرن اخیر، پس از ورود غرب به عرصهٔ علوم  یکی از دغدغه‌های مهم 

انسانی، چگونگی ارائهٔ اندیشهٔ اسلامی در فضای علمی بین‌المللی است. زیرا اندیشهٔ اسلامی همچون 

گذشته، تنها روایت قابل‌عرضه به مخاطبان نیست. در جهان معاصر، مکاتب فکری متعددی حضور دارند 

و رقابت می‌کنند؛ بنابراین لازم است که اندیشهٔ اسلامی بتواند در این میدان، مزیت‌های خود را اثبات کند.

اگر انسان ایده‌آل و شیوه دستیابی به آن از نظر اسلام قابل مشاهده و ملموس باشد، می‌توان آن را 

به جهانیان عرضه کرد. در این صورت اندیشه اسلامی در میان مکاتب علمی، جایگاه خود را می‌یابد. 

اما اگر اندیشمندان اسلامی نتوانند چنین کاری انجام دهند، علاقه‌مندان به این مباحث، جذب مکاتب 

دیگری می‌شوند که انسان ایده‌آل را به صورت ساده و قابل دسترس، ترسیم می‌کنند؛ زیرا این تصور به 

وجود می‌آید که رسیدن به چنین انسانی سریع‌تر و آسان‌تر خواهد بود )همان، ص۱۲(. 

بنابراین، افزون بر ضرورت استنباط از منابع وحیانی، باید کارآمدی یافته‌ها را به انسان امروز نشان 

داد. این امر، نیاز به توسعهٔ روش‌های پژوهشی نوین را به‌روشنی آشکار می‌سازد.

1. البته می‌توان »کشــف مسائل به صورت سیســتمی« را به عنوان پیش‌فرضی مستقل از اصل »بازگشت کثرت به وحدت« مطرح 
کرد. اما با توجه به ارتباط نزدیک این‌دو پیش‌فرض و مرتبط بودن هر دوی آنها با روش پژوهش، این تفکیک انجام نشد. 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  198

بخش دوم: نوآوری‌ در مسائل تربیتی
در میان مبانی تربیتی، نوآوری‌های اصلی استاد در بخش مبانی انسان‌شناختی متمرکز است. همچنین 

بخش قابل ‌توجهی از مباحث ایشان درباره اهداف، اصول، روش‌ها و مراحل تربیت، بر این مبانی استوار 

است. از این رو، ابتدا نوآوری‌های استاد در مبانی انسان‌شناسی بیان می‌شود و سپس امتداد آن در مباحث 

تربیتی توضیح داده خواهد شد.

الف( نوآوری‌ در مبانی انسان‌شناختی

به اعتقاد آیت‌الله حائری شیرازی میان انسان‌شناسی و تربیت چنان ارتباط تنگاتنگی است که اگر کسی 

انسان را بشناسد، بلافاصله می‌تواند در تربیت نیز صاحب‌نظر شود؛ زیرا الفبای تربیت، شناخت صحیح 

مفصلی  بحث‌های  ایشان  از‌این‌رو  ص۲۵(.  )همان،  است  انسان  »مطلوب«  و  »موجود«  وضعیت  از 

درباره »حقیقت انسان« طرح کرده و تأثیر آن بر تربیت را نشان داده است.

با  به سه مورد می‌پردازیم که  انسان‌شناختی،  مبانی  استاد در  نوآوری‌های  میان  از  پژوهش،  این  در 

یکدیگر رابطه طولی دارند و به ترتیب عبارت‌اند از:

۱. دوگانه »مافی الانسان و مافی الشرایط« 

از  منظور  است.  »مافی‌الشرایط«  و  »مافی‌الانسان«  دوگانهٔ  انسان‌شناسی،  مهم  مبانی  از  یکی 

را  متضادی  جهت‌گیری‌های  که  است  انسان  درونی  یا  ذاتی  تمایلات  و  ویژگی‌ها  »مافی‌الانسان«، 

انسان  زندگی  بر  که  می‌شود  گفته  بیرونی‌ای  عوامل  و  شرایط  به  »مافی‌الشرایط«،  می‌شود؛  شامل 

می‌تواند  و  دارد  قرار  انسان  از  خارج  آنچه  هر  ص۸۵(.   ،1401 شیرازی،  )حائری  می‌گذارند  اثر 

تغذیه،  وراثت،  مانند  مواردی  می‌گیرد؛  قرار  »مافی‌الشرایط«  شمار  در  باشد،  مؤثر  تربیت  روند  در 

نیستند؛  انسان  سرنوشت  نهایی  تعیین‌کنندهٔ  عوامل،  این  اما  مربی.  و  والدین  حتی  دوستان،  محیط، 

زیرا در درون انسان همواره جهت‌گیری‌هایی و مبتنی بر انتخاب و اختیار او وجود دارد که چگونگی 

بنابراین،  ص۱۰۷(.  1402الف،  شیرازی،  )حائری  می‌سازد  مشخص  را  بیرونی  شرایط  با  مواجهه 

ریشهٔ اصلی سرنوشت انسان، به »مافی‌الانسان« و انتخاب درونی او بازمی‌گردد )همان، ص۱۰۸( 



199........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

)حائری  ندارد  را  انسان  به  شر  و  خیر  تحمیل  قدرت  منفی-  چه  و  مثبت  -چه  بیرونی  شرایط  و 

شیرازی، 1397، ص35-۳۴(.

در ماجرای همسران حضرت  نمونه،  به‌عنوان  دارند.  این اصل دلالت  بر  نیز  قرآن  آیات  از  بسیاری 

هدایت  پیامبران،  تلاش  وجود  با  که  بود  به‌گونه‌ای  آن‌ها  »مافی‌الانسان«   ،لوط حضرت  و   نوح

نشدند. همچنین محیط فرعونی و تلاش‌های فرعون در ارادهٔ آسیه تأثیری نداشت )همان، ص34(. افزون 

بر این، آیهٔ »ذر« نشان می‌دهد که جنبهٔ توحیدی انسان نه از وراثت یا آموزش، بلکه از سوی خداوند و در 

زمانی که هیچ تأثیر محیطی و تربیتی در کار نبود، در فطرت انسان نهاده شده است )همان، ص۴۱-40(. 

با توجه به مفاد این آیه، »مافی‌الانسان« بر »مافی‌الشرایط« حاکمیت دارد. 

تلقین‌های  بر  را  تربیت  و  می‌دانند  بیرونی  شرایط  تابع  را  انسان  که  مکاتبی  تمام  مبنا،  این  براساس 

بیرونی یا کنترل اجتماعی بنا کرده‌اند، محکوم به شکست‌اند )همان، ص۲۵-۲۴(. 

2. دوگانه »فطرت و طبیعت« 

به باور استاد، »مافی‌الانسان« از دو بُعد متضاد فطرت و طبیعت تشکیل شده است که همواره در درون انسان 

در حال تقابل و ستیزند. هر انسانی مختار است که یکی از این دو بعد را انتخاب کند و با انتخاب او، فطرت 

یا طبیعت، در مافی الانسان حاکم می شوند )حائری شیرازی، 1402الف، ص۱۰۷(. هر انسانی که جنبه 

فطری را بر وجودش حاکم کند، به سعادت می رسد؛ اما در صورتی که انسان، پیروی از طبیعت را انتخاب 

کند، به سعادت نخواهد رسید؛ هرچند تمام شرایط بیرونی برای سعادت او فراهم باشد. 

استاد این دو جنبه را با تعبیرات گوناگون معرفی می‌کنند. ایشان طبیعت انسان را همان جنبۀ نفسانی، 

برابر  در  موسوی  جنبۀ  و  نور  عقل،  تعهد،  تقوا،  همان  را  انسان  فطرت  و  دانسته  دنیاپسند  و  خودمحور 

جنبۀ فرعونی می‌داند )حائری شیرازی، 1401، ص۴۳(. همچنین در برخی موارد نیز از فطرت با عنوان 

»قلب« یاد کرده‌اند )برای نمونه ر.ک حائری شیرازی، 1402الف، ص83-82(.

ویژگی‌های فطرت و طبیعت

فطرت و طبیعت، ویژگی‌های متعددی دارد. برخی از مهم‌ترین این ویژگی‌ها عبارت‌اند از:



200.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404 

اول: فسادناپذیری فطرت: با استناد به آیهٔ »ذر«، فطرت انسان دارای سرشتی توحیدی است )حائری 

اثر  در  است  ممکن  هرچند  نیست؛  فاسدشدنی  یا  نابودشدنی  فطرت،  این  ص۴۱(.   ،1397 شیرازی، 

به  و  ایجاد شده  و فطرتش حجاب  انسان  میان  انزوا کشیده شود. در چنین شرایطی،  به  گناه،  و  غفلت 

تعبیر قرآن، »قساوت قلب« پدید می‌آید. از همین‌روست که فطرت را »پیامبر درونی« یا »واعظ باطنی« 

نامیده‌اند )حائری شیرازی، 1402الف، ص۶۸-۶۷(. 

دوم: وجود هم‌زمان فطرت و طبیعت در همه انسان‌ها: فطرت و طبیعت به‌صورت هم‌زمان در وجود 

انسان‌ها حضور دارند و این ویژگی، همگانی است. با این حال، در هر فردی ممکن است یکی از این 

دو جنبه بر دیگری غالب شود. نتیجهٔ این تقابل، مسیر تربیتی متفاوتی برای هر فرد رقم می‌زند. از همین 

منظر، همهٔ انسان‌ها قابلیت تربیت‌پذیری دارند و نباید از اصلاح هیچ‌کس مأیوس شد؛ حتی فرعون نیز از 

فطرت بی‌بهره نبود و به همین دلیل، خداوند به حضرت موسی فرمان داد که به او تذکر دهد )حائری 

شیرازی، 1402الف، ص۶۷(. 

به شکلی  نیز  در فطرت  توسط فطرت: همهٔ خواسته‌های طبیعت  تأمین خواسته‌های طبیعت  سوم: 

کامل‌تر و متعالی‌تر وجود دارند؛ بنابراین، با رعایت حلال و حرام و پایبندی به احکام دینی، طبیعت انسان 

نیز ارضا می‌شود )همان، ص۶۸ و ۶۹(.

چهارم: قانع بودن طبیعت به حداقل‌ها در برابر بی‌نهایت طلبی فطرت: طبیعت انسان، به حداقل‌ها 

قانع بوده و به تعلقات دنیوی محدود می‌شود، اما فطرت، نامتناهی و بی‌انتهاست. )همان، ص71-70(. 

براساس این ویژگی، رابطه »تعلقات« و »آرزوهای« انسان با فطرت و طبیعت روشن می‌گردد. اگر انسان 

نامحدود  الهیِ  و  امور اخروی  اگر دل‌بستهٔ  او حاکم می‌شود، و  بر  ببندد، طبیعت  به دنیای محدود  دل 

گردد، فطرت در او تقویت می‌شود و جهت‌گیری‌اش متعالی خواهد شد.

حرکت  به  »عشق«  با  انسان  فطرت  طبیعت:  برای  »علوّ«  و  فطرت  برای  »عشق«  محرکیت  پنجم: 

در می‌آید. به‌عبارتی‌دیگر، عشق، موتور محرک فطرت است. در حالی‌که انگیزهٔ طبیعت انسان، »علوّ« 

و برتری‌طلبی است )همان، ص72(. البته اصلِ پیشرفت و میل به تعالی، امری فطری و مثبت است، 

اما انحراف زمانی رخ می‌دهد که این میل، به‌جای قرب به خدا، به سوی دنیا و مادیات سوق پیدا کند 

)حائری شیرازی، 1401، ص۱۱۹(.



201........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

است.  استقلال  به  میل  بارز فطرت،  ویژگی‌های  از  دیگر  یکی  بودن فطرت:  استقلال طلب  ششم: 

 و بدون کمک دیگران انجام دهد. این 
ً
انسان، به‌ویژه از دوران کودکی، تمایل دارد که امور خود را شخصا

گرایش به استقلال، ریشه در فطرت دارد و نشان می‌دهد که انسان، در ذات خود خواستار خوداتکایی 

است )حائری شیرازی، 1402الف، ص۷۳(.

برای  بوده و  هفتم: تکریم‌محور بودن فطرت و استخفاف‌محور بودن طبیعت: تکریم، کلید فطرت 

است  استخفاف  طبیعت،  کردن  رام  کلید  که  در حالی  کرد؛  استفاده  تکریم  از  باید  فطرت  مطیع شدن 

)همان، ص 75 و 76(.

هشتم: رابطه داشتن فطرت با نظم و رابطه داشتن طبیعت با بی‌نظمی: فطرت انسانی، دارای نظم و 

برنامه بوده و در مقابل، بی‌نظمی ارتباط مستقیم با طبیعت دارد. بنابراین نظم در امور مختلف از جمله در 

تربیت، منجر به حاکمیت فطرت می‌شود )همان، ص 90(.

3. تعلقات و آرزوها، ریشه حرکت انسان

پیش‌تر بیان شد که انسان از دو جنبهٔ فطرت و طبیعت برخوردار است. حال باید توجه داشت که انسان در 

انتخاب هریک از این دو جنبه، مختار است. آنچه مبنای انتخاب انسان و منشأ حرکت او قرار می‌گیرد، 

 ،1398 شیرازی،  )حائری  اوست  تعلق  تابع  انسان  هر  حرکت  بنابراین،  است؛  آرزوهایش  و  تعلقات 

ص۱۹(.

»آرزو« ارادهٔ عمیق و قصد ریشه‌ای انسان است که براساس اصل »بازگشت کثرت به وحدت«، تمامی 

شیرازی، 1401، ص۱۳۱(.  )حائری  می‌گیرد  آن سرچشمه  از  انسان  لحظه‌به‌لحظهٔ  نیت‌های  و  قصدها 

براساس این نگاه، تعلق و آرزو، مسئله‌ای بنیادی در وجود انسان است؛ زیرا آرزو مانند لوکوموتیو قطاری 

است که سایر واگن‌ها )رفتارها و افعال( را به دنبال خود می‌کشد )حائری شیرازی، 1400، ص119(.

اگر آرزوی انسان، الهی و بلند باشد، اعمال و رفتارهایش نیز رنگ و بوی الهی می‌گیرد و مسیرش 

تحت  می‌تواند  نیز  عبادی‌اش  اعمال  حتی  باشد،  دنیوی  او  آرزوهای  اگر  اما  بود؛  خواهد  خدا  به‌سوی 

یا شقاوت  تشخیص سعادت  مهم  معیارهای  از  یکی  دلیل،  به همین  گیرد.  قرار  مادی  انگیزه‌های  تأثیر 

انسان‌ها، بررسی نوع آرزوهای آنهاست )حائری شیرازی، 1400، ص۱۱۹-۱۲۰(. برای مثال، اگر انسان 



202.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404 

دارای آرزوی دنیایی باشد، حتی عبادت‌هایی چون نماز را با نیت‌هایی در راستای زندگی دنیوی انجام 

می‌دهد )حائری شیرازی، 1401، ص۱۳۱(. ازاین‌رو، آرزو تنها بر رفتار تأثیر نمی‌گذارد، بلکه تخیلات 

عقل  توسط  الهی  آرزوهای  شیرازی، 1399، ص۳۴(.  )حائری  می‌دهد  نیز شکل  را  انسان  تفکرات  و 

برگزیده می‌شوند، و آرزوهای دنیوی، تحت سیطره نفس قرار دارد )حائری شیرازی، 1398، ص۱۰۷(. 

رابطهٔ این دو نوع آرزو، ضدیت نیست؛ بلکه رابطهٔ وجود و عدم دارند. آرزوی الهی در انسان حرکت 

ایجاد می‌کند، در حالی‌که آرزوی نفسانی موجب سکون و انفعال می‌شود )همان، ص۱۰۸-۱۰۷(.

گاهی و وسعت جهان‌بینی فرد  ریشهٔ آرزوهای الهی انسان، به جهان‌بینی و تعهد بازمی‌گردد. هرچه آ

متعهدانه  رویکرد  برمی‌گزیند )همان، ص۱۰5-106(. همچنین  را  متعالی‌تری  آرزوهای  یابد،  افزایش 

به آرزو بدین معناست که آرزو باید در چارچوب جهان‌بینی انسان باشد و تحت تأثیر تمایلات نفسانی 

قرار نگیرد )همان، ص۱۱۳(. در مقابل، ساختار روانی انسانی که از منظر نفسانی به مسائل نگاه می‌کند، 

به‌کلی متفاوت است. در چنین انسانی، آرزوهای دنیوی بر جهان‌بینی او تأثیر می‌گذارند؛ به‌گونه‌ای که 

گاهی و تعهد  عمل فرد مطابق با بینش و درک عقلی‌اش نیست. در این وضعیت، آرزوهایی که باید تابع آ

گاهی تبدیل می‌شوند )همان، ص۱۰۶(. باشند، خود به مانعی برای آ

شد.  تبیین  شیرازی  حائری  آیت‌الله  اندیشهٔ  در  انسان‌شناسی  اصلی  گزاره  سه  شد،  گفته  آنچه  بنابر 

بسیاری از مباحث تربیتی ایشان، بر این سه مبنا -به‌ویژه بر دوگانهٔ فطرت و طبیعت- استوار است. وی 

به‌صراحت فطرت و طبیعت را دستگاهی می‌داند که براساس آن، پاسخگوی تمامی پرسش‌های تربیتی 

خواهد بود )حائری شیرازی، 1402الف، ص۶۶(.

در ادامهٔ این نوشتار، امتداد این مبانی انسان‌شناختی -به‌ویژه بحث فطرت و طبیعت- در تعریف تربیت 

و مسائل تربیتی بررسی خواهد شد. اگرچه عناوین بسیاری از مؤلفه‌هایی که در ادامه خواهد آمد، مشابه با 

دیدگاه دیگر اندیشمندان است، اما این موارد در اندیشه آیت الله حائری شیرازی با زاویه نگاهی نو و برآمده 

از مبانی انسان‌شناختی ایشان، طرح شده‌اند و بدین جهت از نوآوری‌های استاد محسوب می‌شوند.

ب( امتداد نوآوری‌های انسان‌شناختی در تعریف تربیت

آیت‌الله حائری شیرازی، همچون بسیاری از اندیشمندان اسلامی، تربیت را به شکوفاسازی استعدادها 



203....................................................................................... نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

انرژی  آزادسازی  و  بالفعل  به  بالقوه  استعدادهای  تبدیل  نظیر  تعبیراتی  از  ادامه  در  و  می‌کند  تعریف 

مبانی  به  با توجه  بهره می‌برند )حائری شیرازی، 1397، ص۸۴(.  تربیت  تبیین مفهوم  برای  نیز  متراکم 

انسان‌شناختی پیش‌گفته، در مسئلهٔ شکوفاسازی استعدادها، دو نکتهٔ اساسی باید مورد توجه قرار گیرد:

نخست آنکه این شکوفایی، ناظر به جنبهٔ فطری و انسانی انسان است؛ بنابراین در تربیت اسلامی، 

تلقی  ارزشمند  که  است  انسان  فطری  و  الهی  جنبهٔ  شکوفاسازی  بلکه  نیست؛  مدنظر  شکوفایی  مطلق 

می‌شود. بر همین اساس، تربیت به دو نوع تربیت انسانی و تربیت نفسانی تقسیم می‌گردد: تربیت انسانی 

به معنای هماهنگ‌سازی شرایط بیرونی برای حاکمیت انسانیت در درون و بیرون بوده و تربیت نفسانی به 

معنای هماهنگ‌سازی شرایط بیرونی برای محکوم‌ ساختن انسان به فساد درونی و بیرونی است. مقصود 

از حاکمیت انسانیت در درون، زمینه‌سازی برای استقرار حاکمیت فطرت بر نفسانیت در وجود انسان 

بوده و انسانیت در بیرون نیز چیزی جز ظهور انسانیت درونی در سطح جامعه نیست. از این رو، اگر 

درون انسان سالم و الهی باشد، تنها محیطی را خواهد پذیرفت که به همان میزان انسانی باشد؛ زیرا درون 

پیرو همین  )حائری شیرازی، 1401، ص19-۱۸(.  واحدند  از یک هستی  بخشی  نهایت  در  بیرون،  و 

دیدگاه، تربیت جامعه بدین معنا است که حاکمیت در جامعه را افرادی تشکیل دهند که انسانیت‌شان 

بر نفسانیت، غلبه پیدا کرده و در مقابل، آنان که نفسانیت‌شان بر انسانیت‌شان غلبه دارد، محدود شوند 

)همان، ص۲۴(.

دومین نکته آن است که فرایند شکوفایی باید به‌وسیلهٔ خود متربی و با اختیار او صورت گیرد. نقش 

مربی در این میان، همچون باغبانی است که زمینه و شرایط لازم را برای رشد فراهم می‌سازد )حائری 

با موجودات غیر مختار )همان،  انسان  به تمایز تربیت  با توجه  شیرازی، 1402الف، ص137-۱۳۶(. 

ص۱۲۳(، ضروری است که در تربیت انسان به‌عنوان موجودی مختار، شکوفایی از درون و با ارادهٔ خود 

متربی رخ دهد. از این منظر، مربی یکی از مصادیق »مافی‌الشرایط« است که باید شرایط را مهیا سازد تا 

»مافی‌الانسان« متربی شکوفا گردد )حائری شیرازی، 1401، ص۳۰(. 

با این توضیح، تفاوت بنیادین تعلیم و تربیت نیز مشخص می‌شود:

بیرون است و حرکتی جوششی و درونی صورت می‌گیرد؛ در  به  از درون متربی  در تربیت، تحول 

حالی‌که در تعلیم، جریان از بیرون به درون است. در تربیت، دستگاه فطری درون انسان فعال شده و خودِ 



204.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404 

انسان به‌عنوان مربی خویش وارد عمل می‌شود. اما در تعلیم، اطلاعات و دانسته‌ها از جانب معلم به 

متعلم منتقل شده و متربی از غذای علمی معلم بهره‌مند می‌شود )حائری شیرازی، 1397، ص۸۵(. البته 

باید توجه داشت که با وجود تفاوت ماهوی تعلیم و تربیت، این دو در مقام عمل از یکدیگر تفکیک‌ناپذیر 

هستند و در صحنهٔ عینیت، هم‌افزا و توأمان‌اند )همان، ص۱۳-۱۴؛ ۸۶-۸۵(.

ج( امتداد نوآوری‌های انسان‌شناختی در اهداف

از منظر آیت‌الله حائری شیرازی، مهم‌ترین مؤلفهٔ تربیت، »هدف« آن است؛ زیرا جهت‌گیری هر نظام 

 وابسته به اهداف آن است و با تغییر هدف، کلیّت نظام تربیتی دگرگون می‌شود )حائری 
ً
تربیتی مستقیما

شیرازی، 1402الف، ص۱۳۴(. بر پایهٔ مبانی انسان‌شناختی مطرح‌شده در دیدگاه ایشان، اهداف اصلی 
تربیت را می‌توان در شش محور مطرح کرد:1

1. حاکمیت انسانیت بر نفسانیت

جنبهٔ  که  می‌یابد  تحقق  زمانی  تنها  بندگی  این  و  است؛  بندگی خداوند  انسان،  از خلقت  نهایی  هدف 

نفی شود و جای  باید  به‌عبارت‌دیگر، »منیت«  پیدا کند.  انسان غلبه  نفسانی در وجود  بر جنبهٔ  انسانی 

دنبال  به  این راستا،  تربیت اسلامی در  از کلیمیان(.  با جمعی  به »الوهیت« دهد )بی‌تا، دیدار  را  خود 

شکوفاسازی فطرت و انسانیت در درون انسان است و این امر جز با تقویت جنبهٔ الهی در برابر طبیعت 

حیوانی ممکن نخواهد بود. از همین‌رو، مربی باید هم در حوزهٔ آموزش و هم در مدیریت محیط، شرایطی 

را فراهم کند که جنبهٔ انسانی متربی در او فعلیت یابد )حائری شیرازی، 1401، ص۲۴(. این هدف با 

تعابیر گوناگونی همچون »حاکمیت انسانیت بر حیوانیت«، »غلبهٔ عقل بر نفس«، »حاکمیت فطرت بر 

طبیعت«، یا »زنده‌شدن دل و قلب« در آثار استاد، بیان شده است.

1. در کنار این شــش هدف اصلی، برخی اهداف جزئی نیز به طور مســتقیم مرتبط با دستگاه فطرت و طبیعت هستند. به طور مثال 
می‌توان به هدف ایجاد نظم در رفتارهای کودک اشــاره کرد که ذیل هدف حاکمیت انســانیت بر نفســانیت قابل طرح است 

)ر.ک: حائری شیرازی، 1402الف، ص 90(



205....................................................................................... نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

2. شکل‌گیری تعلق و آرزوی الهی

بر پایهٔ مبانی انسان‌شناسی، آرزوهای انسان ریشهٔ جهت‌گیری او در زندگی هستند. به همین دلیل، اصلاح 

آرزوها، مسیر حرکت انسان را دگرگون می‌سازد )حائری شیرازی، 1398، ص90-91(. اگر آرزوهای 

انسان در امور دنیوی محدود شود، فطرت او سیراب نخواهد شد؛ زیرا انسان بزرگ‌تر از دنیاست. تنها 

الهی می‌داند  یاد  را در گرو  قلب  آرامش  نیز  قرآن  آرامش بخشد، چنان‌که  را  او  قلب  ذِکر خدا می‌تواند 

)همان، ص۷۷-۷۸(. ازاین‌رو، وظیفهٔ تربیت آن است که زمینه‌هایی فراهم آورد تا آرزوهای انسان رنگ 

الهی به خود گیرند و در نتیجه، آرزوهای دنیایی در نظر او بی‌ارزش جلوه کنند )حائری شیرازی، 1400، 

ص۱۲۰(. 

3. رشد تعقل و تفکر

برای غلبهٔ انسانیت بر نفسانیت، عقل باید رشد یابد. هر انسانی از قوهٔ عقل برخوردار است و وظیفهٔ مربی 

آن است که این قوه را آبیاری و فعال کند تا به درختی ریشه‌دار تبدیل شود )حائری شیرازی، 1402الف، 

قادر  و  بود  نخواهد  دائمی  راهنمایی  نیازمند  دیگر  برسد،  بلوغ عقلانی  به  که  فرزندی  ص172-171(. 

خواهد بود مسائل را خود تحلیل و حل کند.

هم‌زمان با رشد عقل، باید از میزان دخالت والدین و مربی کاسته شود؛ زیرا حجت باطنی )عقل( 

همانند حجت ظاهری )انبیا( هدایت‌گر انسان است. هدف از بعثت انبیا نیز رشد همین حجت باطنی 

است تا زمام امور را به‌دست گیرد )همان، ص۱۷۹(. بنابراین مربی به‌جای نصیحت و امر و نهی مستمر، 

باید بکوشد قوهٔ عقل را بیدار و از موانع آزاد سازد )حائری شیرازی، 1397، ص۱۵۱؛ حائری شیرازی، 

1401، ص۲۶۷(.

برخی از علائم رشد عقل عبارتند از پرسشگری، نظافت، حیا، توجه به خویشتن و احساس مسئولیت 

نسبت به عمر و استعدادها )حائری شیرازی، 1402الف، ص195-194(. 

4. استقلال و خودکفایی

ایجاد استقلال و خودکفایی در متربی، یکی از اهداف بنیادین تربیت اسلامی است )حائری شیرازی، 



206.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404 

1397، ص212-213(. دستیابی به حاکمیت انسانیت بر نفسانیت باید در پرتو خودکفایی متربی، رخ 

دهد )حائری شیرازی، 1401، ص۲۶۶-۲۶۷(. تا زمانی که خودکفایی در انسان تحقق نیابد، انسانیت 

نمی‌تواند بر نفسانیت غلبه کند. خودکفایی به معنای آن است که انسان قادر باشد خود تصمیم بگیرد، راه 

خود را بشناسد، و بر پای خود بایستد؛ نه آنکه همواره وابسته به مراقبت و راهنمایی دیگران باشد.

برود؛  بین  از  آن  تکرار  به  نیاز  که  شود  ارائه  شیوه‌ای  به  باید  است،  لازم  تذکر  که  مواردی  در  حتی 

چراکه وابستگی، آفت تربیت است. انسان وابسته، در ادارهٔ ابتدایی‌ترین مسائل زندگی نیز دچار سردرگمی 

می‌شود )حائری شیرازی، 1402د، ص۱۶۹-۱۶۸(.

5. شکل‌گیری و تقویت حسن‌ظن به خدا

باید  طبیعت،  و  فطرت  دوگانهٔ  به  توجه  با  اما  است،  مطلوبی  هدف  انسان  در  اخلاقی  صفات  پیدایش 

برای مثال، شجاعت  باشند.  نفسانی داشته  یا  این صفات ممکن است ریشه‌ای فطری  توجه داشت که 

ایمانی ریشه در فطرت و اعتماد به خدا  نفسانی حاصل تمرین، تجربه و یادگیری است؛ اما شجاعت 

دارد. شجاعت نفسانی در برابر ناشناخته‌ها ناتوان می‌شود، اما شجاعت ایمانی، متکی بر اطمینان قلبی به 

خداوند است و در مواجهه با سختی‌ها، استوار باقی می‌ماند )حائری شیرازی، 1402د، ص137-136(.

در این میان، با توجه به اصل »بازگشت کثرت به وحدت« برای شکل‌گیری صفات اخلاقی فطری، 

که  معناست  بدین  این حسن‌ظن  )همان، 37(.  داشت  توجه  به خدا،  یعنی حسن‌ظن  آن  ریشۀ  به  باید 

انسان، خدا را مدبّر هستی بداند؛ در این صورت، به آرامش درونی دست می‌یابد و صفات نیک در او 

شکوفا می‌شود )همان، ص136(.

6. احساس مسئولیت

انسان‌ها از استعدادهای فراوان و متنوعی برخوردارند. این استعدادها می‌توانند زمینه‌ساز رشد و تعالی 

انسان باشند، اما در عین حال، ممکن است در صورت استفادهٔ نادرست، به عاملی برای انحراف و سقوط 

او تبدیل شوند. به‌عنوان مثال، کودکی که از هوش و درک بالایی برخوردار است، اگر این توانایی را مایهٔ 

برتری بر دیگران بداند، دچار غلبۀ نفسانیت شده و در نتیجه گرفتار عُجب و خودبزرگ‌بینی خواهد شد. 



207....................................................................................... نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

در مقابل، اگر همان کودک استعداد خود را مانند امانتی قرضی از سوی خداوند تلقی کند، خود را در 

برابر دیگران بدهکار خواهد دانست. در این حالت، به‌جای مطالبه‌گری، به دنبال ادای دین خواهد بود؛ 

باید آن را به جامعه منتقل کند )حائری شیرازی،  چراکه این استعداد را باری بر دوش خود می‌بیند که 

1401، ص۱۹۲-۱۹۳(. چنین نگاهی نه‌تنها مانع بروز عجب می‌شود، بلکه منجر به فروتنی در متربی 

می‌گردد. از این منظر، یکی از وظایف مهم مربی، ایجاد و تقویت حس مسئولیت در متربی نسبت به 

استعدادهایش است. تقویت این احساس موجب تضعیف نفسانیت و فراهم ‌شدن زمینه برای حاکمیت 

فطرت بر طبیعت خواهد شد.

د( امتداد نوآوری‌های انسان‌شناختی در اصول تربیت

دوگانه فطرت و طبیعت تأثیر مستقیم و تعیین‌‌کننده‌ای در اصول تربیتی دارد. در ادامه، شش اصل تربیتی 

که از این مبانی برآمده‌اند، بیان می‌گردد:

1. آزادی دادن و پرهیز از اکراه

با توجه به‌ این‌که فطرت تنها در فضای اختیار فعال می‌شود، هرگونه اکراه و اجبار تربیتی موجب کنار رفتن 

فطرت و فعال‌شدن طبیعت در انسان می‌گردد )حائری شیرازی، 1402الف، ص۲۲5(. در این شرایط، 

متربی وارد رابطهٔ معامله‌گرانه با مربی می‌شود و فطرت، کارکرد خود را از دست می‌دهد. فطرت همانند 

عقربهٔ مغناطیسی است که در صورت تأثیر نیروهای بیرونی، دچار اختلال در عملکرد می‌شود )حائری 

شیرازی، 1402الف، ص214(؛ بنابراین باید فضایی فراهم کرد که اختیار متربی به رسمیت شناخته شود 

تا زمینهٔ رشد فطرت فراهم گردد. البته میزان دادن اختیار، تابع میزان فعلیت‌یافتگی فطرت در متربی است؛ 

یعنی هرچه فطرت بیشتر فعال شود، می‌توان اختیار بیشتری به او داد )همان، ص 223(.

2. توجه هم‌زمان به فطرت و طبیعت در متربی

گاه باشد  از آنجا که همهٔ انسان‌ها دارای دو جنبهٔ فطرت و طبیعت هستند، مربی باید نسبت به هر دو جنبه آ

و با هر کدام به اقتضای خاص خود رفتار کند )حائری شیرازی، 1401، ص۷۵(. به باور استاد، بسیاری 



208.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404 

 به جنبهٔ نفسانی انسان توجه دارند و نظامی سخت‌گیرانه طراحی می‌کنند، یا 
ً
از الگوهای تربیتی یا صرفا

کید یک‌جانبه بر آزادی و دموکراسی، هرگونه اعمال اقتدار یا محدودیت را نفی می‌نمایند  بالعکس، با تأ

)همان، ص۸۲(.

از مواجههٔ  نه  و  تقویت شود  متربی  نفسانی  نه جنبهٔ  که  رفتار کند  به‌گونه‌ای  باید  در حالی‌که مربی 

لازم  منظور،  بدین  ص۸۲-۸۱(.  شیرازی، 1402الف،  )حائری  شود  غفلت  انسانی  طبیعت  با  معقول 

به کار گرفته شود )حائری شیرازی،  برای هر جنبه، روش خاص و داروی متناسب آن شناخته و  است 

1401، ص۸۲(.

3. اعتدال در استفاده از روش‌ها و حفظ حساسیت متربی

به‌صورت  باید  تنبیه و تذکر  بیرونی مانند تشویق،  از روش‌های  بر دوگانه فطرت و طبیعت، استفاده  بنا 

آنها وابسته نشود )حائری شیرازی،  به  به‌گونه‌ای که متربی  باشد؛  تاکتیکی و در حد ضرورت  محدود، 

1397، ص۱۵۱(. این روش‌ها نقش دارو را دارند و اگر بیش از حد به کار روند، موجب وابستگی روانی 

و کاهش اثرگذاری آنها می‌شوند. افزون بر آن، حفظ حساسیت متربی نسبت به روش‌ها اهمیت زیادی 

دارد. متربی‌ای که به تنبیه عادت کند، دیگر با ابزارهای ملایم تأثیر نمی‌پذیرد و نیاز به روش‌های شدیدتر 

خواهد داشت؛ حال آنکه متربی حساس، حتی با نگاه یا اشاره مربی نیز اصلاح می‌شود. دو عامل موجب 

کاهش حساسیت متربی می‌شود:

۱. حاکمیت نفسانیت مربی در هنگام اجرای روش‌ها، که منجر به فعال شدن نفسانیت متربی شده و 

نتیجۀ آن کاهش حساسیت متربی است )حائری شیرازی، 1402ج، ص36(.

۲. استفادهٔ مکرر و بی‌قاعده از روش‌ها، که حساسیت متربی را کاهش داده و اثرگذاری را کم می‌کند 

)حائری شیرازی، 1397، ص153-152(.

 روند تربیت باید به‌گونه‌ای باشد که نه‌تنها حساسیت متربی حفظ شود، بلکه به‌مرور افزایش یابد. 

به‌عنوان مثال، اگر بار نخست با تذکر لسانی متربی اصلاح شد، در دفعات بعدی با اشاره یا نگاه نیز باید 

پیام را دریافت کند؛ زیرا هدف نهایی، استقلال تربیتی و حاکمیت عقل بر نفس است )حائری شیرازی، 

1401، ص۲۳۵ و ۲۴۲(.



209....................................................................................... نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

4. تکریم و احترام به متربی

یکی از اصول اساسی تربیت اسلامی، تکریم متربی است که در تربیت فطرت‌محور، نقش محوری داشته و 

استخفاف که نقطه مقابل آن است، به شکل تاکتیکی و موردی استفاده می‌شود )حائری شیرازی، 1402الف، 

ص77(. تکریم متربی و تقویت فطرت او، رابطه متقابلی با همدیگر دارند؛ به‌گونه‌ای که هر مقدار تکریم 

متربی بیشتر شود، فطرت او جلوه بیشتری پیدا می‌کند. از طرف دیگر فطرت نیز دعوت به خوبی‌ها می‌کند. 

نقطۀ مقابلِ تکریم، استخفاف متربی است که شرایط را برای رشد ویژگی‌های نفسانی ایجاد کرده و رابطه 

متقابل و دوسویه با »فسق« دارد )حائری شیرازی، 1402د، ص222(. به همین جهت است که طواغیت 

و مستکبران، از شیوه استخفاف بهره می‌برند. به طور مثال فرعون از شیوه استخفاف استفاده کرده و قرآن 

اطاعت مردم از استخفاف فرعون را نتیجهٔ فسق آنها‌ می‌داند )حائری شیرازی، 1402الف، ص87(.

5. تسلط بر جنبهٔ نفسانی خویش هنگام مواجهه با متربی

بر جنبهٔ  با متربی،  باید در مواجهه  انسان‌ها، مربی  به وجود هم‌زمان فطرت و طبیعت در همهٔ  با توجه 

شود،  غالب  مربی  نفسانیت  تربیتی،  روش‌های  اجرای  فرایند  در  اگر  باشد.  داشته  تسلط  خود  نفسانی 

اثربخشی عمل تربیتی به‌شدت کاهش می‌یابد. به‌طور مثال، در هنگام نصیحت، اگر انگیزهٔ مربی از سر 

خودنمایی یا غرور باشد، تأثیر کلام او -که باید بر فطرت متربی بنشیند- بسیار کم خواهد بود )حائری 

شیرازی، 1397، ص۱۲۲-۱۲۱(.

6. توجه به نظم در تعامل با متربی

برای  دارد؛  بی‌نظمی  با  ارتباط مستقیمی  انسان،  و طبیعت  بوده  انسان، نظم‌گرا  اینکه فطرت  به  توجه  با 

پیشگیری از حاکمیت طبیعت بر فطرت، توجه به نظم در مواجهه با متربی از اهمیت بالایی برخوردار 

است. اگر مربی برخوردهایی داشته باشد که از مصادیق بی‌نظمی هستند، جنبه نفسانی در وجود متربی 

طغیان کرده و حاکم می‌گردد. البته با توجه به اصل پنجم، این نظم نباید همراه با استخفاف و تهدید باشد؛ 

چراکه استخفاف نیز مرتبط با طبیعت است. بنابراین »نظم استخفافی« نیز منجر به تقویت طبیعت شده 

و باید مورد اجتناب قرار گیرد )حائری شیرازی، 1402الف، ص90(. 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  210

هـ( امتداد نوآوری‌های انسان‌شناختی در روش‌های تربیت

بنابر آنچه پیشتر بیان شد، این مقاله درصدد تبیین نوآوری‌ های اندیشه تربیتی استاد در امتداد مبانی انسان 

شناسی است. به همین خاطر از بین روش‌های گوناگون تربیتی که در آثار ایشان بدان اشاره شده، در این 

 با مبانی انسان‌شناسی -به‌ویژه دوگانهٔ فطرت و طبیعت- ارتباط دارد، 
ً
بخش فقط به روش‌هایی که مستقیما

می‌پردازیم. روش‌های تربیتی که در امتداد مبانی انسان‌شناسی استاد طرح شده‌اند، عبارتند از:

1. محبت

ضمن  ایشان  می‌آید.  به‌شمار  حائری  استاد  اندیشهٔ  در  تربیتی  روش  مؤثرترین  و  اساسی‌ترین  محبت، 

این  شاکلۀ  و  دانسته  فطرت  بر  فطرت  مدیریت  را  درست  مدل  تربیتی،  مدیریت  گونه‌های  تقسیم‌بندی 

بنابراین  بر مبنای تکریم و محبت می‌دانند)حائری شیرازی، 1402الف، ص102(.  را  از مدیریت  نوع 

محبت در همهٔ مراحل زندگی انسان اثرگذار بوده و موجب تقویت فطرت انسان می‌شود )حائری شیرازی، 

1402د، ص222(. به همین جهت محبت در هفت سال نخست زندگی، نقشی حیاتی در تغذیه فطرت 

و شکل‌گیری شخصیت کودک ایفا می‌کند. تحقیر و خشونت در این دوره، موجب انزوای فطرت و تسلط 

با  پادشاهان،  کودک همچون  با  که  است  توصیه شده  مرحله  این  در  از همین‌رو،  طبیعت خواهد شد. 

محبت برخورد شود )حائری شیرازی، 1402ب، ص۲۸(. همچنین باید در نظر داشت که همۀ انسان‌ها 

همزمان با فطرت، از نفسانیت نیز برخوردار هستند و با کاهش محبت، می‌توان جنبۀ نفسانی متربی را 

کنترل کرد. به عبارت دیگر، تربیت، با کم و زیاد کردن محبت، تنظیم شود )حائری شیرازی، 1402الف، 

در  اگر  اما  ندارد،  آسیب چندانی  از محبت،  استفاده  باشد،  فعال  متربی  اگر فطرت  بنابراین  ص179(. 

متربی، نفسانیت و غرور، فعال باشد، استفاده از روش محبت، آسیب‌زا بوده و باید با کم کردن محبت، 

متربی را -که نیاز به محبت دارد- به جبران راه اشتباه هدایت کرد1 )همان، ص100(.

1. لازم به ذکر است استاد درباره روش محبت و دیگر روش‌های مطرح شده در این نوشتار، مباحث و دیدگاه‌های بدیع متنوع‌تری 
را مطرح نموده‌اند؛ ولی از آنجا که در این نوشــتار، امتداد نوآوری‌های انسان‌شــناختی مدنظر می‌باشــد، به آن مباحث اشاره 

نشده است.



211........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

2. تشویق و تنبیه

تشویق و تنبیه، از روش‌های رایج تربیتی‌اند که باید در خدمت حاکمیت فطرت بر طبیعت به کار گرفته 

باشد )حائری شیرازی،  قوهٔ تشخیص  بیداری عقل و رشد  باید در جهت  ابزارها  این  به‌کارگیری  شوند. 

1397، ص148(. هرچه عقل انسان بیشتر فعال شود، نیاز به تشویق و تنبیه کمتر خواهد بود )حائری 

نیاز به محرک‌های  به مرحله‌ای برسد که بدون  شیرازی، 1401، ص237(. هدف، آن است که متربی 

بیرونی، خود مسیر درست را برگزیند. 

بنابراین تشویق و تنبیه نباید منجر به وابستگی متربی به کنترل بیرونی شوند. استاد در تمثیلی زیبا، 

این ابزارها را به دارو تشبیه می‌کنند که باید با احتیاط و به‌ میزان لازم مصرف شوند، و به ‌تدریج از آنها 

کاسته شود تا متربی روی پای خود بایستد و به استقلال فکری و عملی برسد )همان، ص۲۶۹-۲۶۸(.

3. قصه‌گویی

قصه‌گویی یکی از روش‌های لطیف، مؤثر و فطرت‌گرا در تربیت است. کودکان به‌صورت طبیعی به قصه 

علاقه‌مند هستند و از طریق آن، روحشان تغذیه می‌شود. همان‌طور که والدین در انتخاب غذای جسمانی 

برای کودک دقت دارند، باید در انتخاب غذای روح از طریق داستان‌های مناسب نیز دقت کنند )حائری 

شیرازی، 1402ج، ص85-84(.

قصهٔ مفید، قصه‌ای است که مبتنی بر فهم و عقل کودک، روایت شده است؛ در عین حال، داستان‌هایی 

که بنا را بر خودیت کودک گذاشته‌اند، جنبهٔ نفسانی کودک را تقویت کرده و او را از فطرت دور می‌کنند 

چراکه  است؛  روایت  طریق  از  فطرت  تربیت  عالی  نمونه‌های  جمله  از  انبیا  قصص  ص96(.  )همان، 

موجب انس کودک با قرآن شده و مقاومت در برابر باطل را در او تقویت می‌کند )همان، ص98(.

4. قرار دادن متربی در سختی‌ها و مصائب

یکی از روش‌های تربیتی سنت الهی، قرار دادن انسان در معرض سختی‌ها و ابتلائات است. سختی‌ها 

انسان را از خواب غفلت بیدار کرده و دیوار نفسانیت را در هم می‌شکنند. مصیبت، بتِ آرزو را می‌شکند 

و انسان را از سیطرهٔ طبیعت خارج می‌سازد )حائری شیرازی، 1401، ص۷۸-۷۷(.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  212

آشنا  زندگی  طبیعی  سختی‌های  و  تلاش،  زحمت،  با  فرزندان  که  می‌کند  ایجاب  درست  تربیت 

شوند. راحت‌طلبی و نازپروردگی، روح را اسیر غرایز و نفسانیات می‌سازد. کودکی که همواره در آسایش 

به‌راحتی فرو می‌ریزد )حائری شیرازی، 1402د، ص۲۴۵- با دشواری‌ها  پرورش‌یافته، هنگام مواجهه 

.)۲۴۶

5. مسئولیت دادن

سپردن مسئولیت به فرزند، یکی از روش‌های مناسب برای تقویت فطرت است. رشد فطرت همچون 

احیای قنات است. در ابتدا جریان کمی دارد؛ ولی به تدریج شدت پیدا می‌کند. برای رشد فطرت نیز 

باید بنا بر ظرفیت و میزان رشد فطرت به فرزند مسئولیت سپرد. در غیر این صورت ممکن است در انجام 

مسئولیت شکست بخورد و مأیوس گردد )حائری شیرازی،1397، ص166-167(. مسئولیت دادن به 

تقویت  در  مؤثر  راه‌های  از  و  است  روح  نیز همچون غذای  کار  او می‌شود.  کردن  کار  به  منجر  متربی 

فطرت به‌شمار می‌رود. همان‌گونه که نخوردن غذا جسم را ضعیف می‌کند، بیکاری نیز روح را فرسوده 

و زمینه‌ساز فساد اخلاقی می‌شود )حائری شیرازی، 1402ج، ص118-119(. کار شرافتمندانه و تلاش 

برای کسب روزی حلال، فطرت را فعال و عقل را شکوفا می‌سازد؛ در مقابل، نان مفت عقل را از کار 

می‌اندازد )حائری شیرازی، 1402الف، ص194(. تقسیم کار در خانه کمک می‌کند تا فرزندان از دوران 

کودکی به کار کردن و مسئولیت‌پذیری انس بگیرند )حائری شیرازی، 1402د، ص195(. 

6. طرح سؤال و نظرخواهی

نیازمند فعال‌سازی تفکر و تقویت قدرت  از اهداف اصلی تربیت است که تحقق آن  رشد عقل، یکی 

تحلیل در متربی است. یکی از روش‌های مؤثر در این زمینه، طرح سؤال‌های هدفمند و چالش‌برانگیز 

است )حائری شیرازی، 1402الف، ص۱۹۰(.

مربی باید با طرح پرسش‌های سنجیده، کودک را به تفکر وادارد. همچنین در برابر سؤال‌های خود 

کودک، به‌جای پاسخ‌گویی مستقیم، باید پرسش او را بازتاب داده و زمینهٔ اندیشیدن را فراهم کند. این کار 

موجب می‌شود که متربی به توانایی خود در یافتن پاسخ‌ها ایمان بیاورد و به‌تدریج هیچ سخنی را بدون 



213........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

با طرح مسائل پیچیده‌تر، قوای فکری کودک تقویت خواهد شد. همان‌طور که ورزش  بررسی نپذیرد. 

جسمانی منجر به تقویت عضلات می‌شود، تفکر دربارهٔ مسائل دشوار نیز ذهن را قوی می‌سازد )حائری 

شیرازی، 1402د، ص55( از جمله راهکارهای فعال‌سازی ذهن، نظرخواهی و مشورت با متربی است. 

وقتی کودک احساس کند که نظر او اهمیت دارد، سعی می‌کند بهترین فکر و نظر خود را عرضه کند و 

موتور تفکر او روشن می‌شود )حائری شیرازی، 1402الف، ص۱۹3(.

و( امتداد نوآوری‌های انسان‌شناختی در مراحل تربیت

آیت‌الله حائری شیرازی با استناد به روایات »سبع‌ سنین«، مراحل تربیت انسان را به سه دورهٔ هفت‌ساله 

تقسیم می‌کنند و بر مبنای نظریهٔ فطرت و طبیعت، هریک از این مراحل را تبیین و تحلیل می‌نمایند:

1. مرحلهٔ سیادت: دورۀ ارضای طبیعت

این مرحله، دورهٔ تأمین نیازهای طبیعی کودک است. کودک در این دوره هنوز توانایی تشخیص و تحلیل 

ندارد و در اثر برخوردهای اطرافیان ممکن است دچار ترس، بی‌اعتمادی و انزوا شود؛ بنابراین ضروری 

است که والدین با تأمین خواسته‌ها و نیازهای طبیعی کودک، اعتماد و امنیت روانی او را تقویت کنند. در 

غیر این‌صورت، طبیعت سرکش شده و فطرت به حاشیه می‌رود )حائری شیرازی، 1397، ص۱۲۹-۱۲۸(.

مقصود از سیادت در این مرحله، رهایی کودک از فشارهای غیرضروری و ایجاد فضای احترام و عزت 

است؛ نه بی‌تفاوتی در برابر رفتارهای نادرست. بلکه باید ضمن حفظ احترام، کودک را نسبت به خطرات 

گاه کرد تا نسبت به محیط اطراف احساس امنیت و آرامش پیدا کند )همان، ص100(. آ

2. مرحلهٔ فرمان‌پذیری: دورۀ مهار طبیعت 

این دوره، ثمرهٔ برخورد تکریمی در هفت سال اول است. اگر کودک در دورهٔ نخست با احترام رشد کرده 

باشد، در این مرحله رابطهٔ عاطفی و اطمینان‌بخش با والدین خواهد داشت و به‌صورت طبیعی به آنها 

علاقه‌مند و مطیع خواهد بود )حائری شیرازی، 1402ب، ص47(. در این مرحله، فطرت کودک همچون 

جوانه‌ای است که به کمک اطاعت از بزرگ‌ترها رشد می‌کند. هنوز فطرت به بلوغ کامل نرسیده و نیازمند 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  214

هدایت بیرونی است. هدف تربیت در این دوره، کنترل طبیعت و مهار غرایز است؛ غرایزی که همچون 

اسبی چموش، باید با هدایت عقل و فطرت رام شوند )همان، ص۴۹(.

3. مرحلهٔ وزارت: دورۀ اجتهاد فطرت

در این دوره، فطرت کودک به بلوغ نسبی رسیده و طبیعت نیز به اطاعت از آن عادت کرده است. به همین 

دلیل، متربی باید بتواند مستقل فکر کند و تصمیم بگیرد. این مرحله، دورهٔ »اجتهاد فطرت« است؛ به این 

معنا که فرد باید بدون اتکای کامل به دیگران، براساس فطرت خود حرکت کند.

در این مرحله، والدین باید نقش مشاور و همراه را ایفا کنند؛ نه فرمانروا. آنها باید نظر فرزند را جویا 

با  بود،  نادرست  اگر  و  بپذیرند؛  بود،  او درست  نظر  اگر  و  کنند  را شریک  او  در تصمیم‌گیری‌ها  شوند، 

گفت‌وگو او را قانع کنند. در غیر این‌ صورت، فرزند احساس »وزارت« و مسئولیت نخواهد کرد )حائری 

شیرازی، 1402ب، ص۵۱-۵۳؛ حائری شیرازی،1397، ص۱۳۰-۱۲۹(.

این مرحله را می‌توان به آموزش رانندگی با حضور مربی تشبیه کرد. در این تجربهٔ تربیتی، والدین باید 

فرزند را در حل مسائل واقعی مشارکت دهند تا به تدریج برای مواجههٔ مستقل با مشکلات آماده شود. 

متأسفانه، برخی والدین از سر دلسوزی، نه‌تنها فرزند را در حل مسائل مشارکت نمی‌دهند، بلکه به‌جای 

او تصمیم می‌گیرند و عمل می‌کنند. این رویکرد، مانع از رشد مسئولیت‌پذیری و خودکفایی فرزند شده و 

در آینده مشکلات جدی ایجاد می‌کند )حائری شیرازی، 1402ب، ص۵4-53(.

جمع‌بندی و نتیجه‌گیری
اندیشگانی  نوآوری‌های  اینکه  اول  به دو سؤال پاسخ داده شود؛  این پژوهش سعی شد  در مجموع، در 

کید بر این نکته که این پژوهش به دلیل  استاد در موضوع تربیت چیست؟ در پاسخ به این سؤال -ضمن تأ

 به مهم‌ترین نوآوری‌های ایشان درباره پیش‌فرض‌ها و مسائل پرداخته و در 
ً
محدودیت در قالب ارائه صرفا

 مبانی انسان‌شناختی بررسی و چگونگی امتداد نوآوری‌های آن در سایر مؤلفه‌های 
ً
بخش مسائل، عمدتا

تبیین شد. در  نوآوری‌ها  از  داده است- در دو بخش »پیش‌فرض‌ها« و »مسائل« مواردی  تربیتی نشان 

بخش پیش‌فرض‌ها از »نادرستی استفاده از علوم انسانی غربی«، »پاسخگویی قرآن به تمام مسائل علوم 



215........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

علوم  و  هستی  بر  کثرت  در  وحدت  تجلی  و  وحدت  به  کثرت  بازگشت  اصل  بودن  »حاکم  انسانی«، 

با  رقابت  لازمه  عنوان  به  جهان،  سراسر  به  اسلامی  اندیشه  کردن  انتقال  قابل  برای  »تلاش  و  انسانی« 

قرار  بررسی  و  بحث  مورد  انسان‌شناسی  مبانی  ابتدا  نیز  مسائل  در بخش  رفت.  بشری« سخن  مکاتب 

کید بر جایگاه انسان‌شناسی در اندیشه تربیتی استاد، از دوگانه‌های »مافی الانسان و  گرفت و ضمن تأ

مافی الشرایط« و »فطرت و طبیعت« و نیز ریشه‌ای بودن »تعلقات و آرزوها« برای حرکت انسان به عنوان 

مهم‌ترین نوآوری‌های ایشان در این قسمت یاد شد. در ادامه سعی شد امتداد مبانی مطرح شده -به‌ویژه 

دوگانه »فطرت و طبیعت«- در سایر مؤلفه‌های تربیت نشان داده شود. در این راستا ذیل اهداف تربیت، 

به »حاکمیت انسانیت بر نفسانیت« به‌عنوان محوری‌ترین هدف و اهداف دیگری نظیر »شکل‌گیری تعلق 

و آرزوی الهی«، »رشد تعقل و تفکر«، »استقلال و خودکفایی«، »ایجاد و تقویت حسن‌ظن به خدا«، 

»احساس مسئولیت« اشاره شد. ذیل اصول تربیت، از »آزادی دادن و پرهیز از اکراه«، »توجه هم‌زمان به 

فطرت و طبیعت در متربی«، »اعتدال در استفاده از روش‌ها و حفظ حساسیت متربی«، »تکریم و احترام 

به متربی«، »تسلط بر جنبهٔ نفسانی خویش هنگام مواجهه با متربی« و »توجه به نظم در تعامل با متربی« 

به‌عنوان مهم‌ترین اصولی که امتداد دوگانه فطرت و طبیعت قرار دارند، بحث شد. ذیل روش‌های تربیتی 

نیز به »محبت«، »تشویق و تنبیه«، »قصه‌گویی«، »قرار دادن متربی در سختی‌ها و مصائب«، »مسئولیت 

ارضای  دورهٔ  مرحله »سیادت:  تربیت، سه  مراحل  در  اشاره شد.  نظرخواهی«  و  و »طرح سؤال  دادن« 

طبیعت«، »فرمان پذیری: دورهٔ مهار طبیعت«، »وزارت: دورهٔ اجتهاد فطرت« معرفی شد. 

نتایج کلی پژوهش نشان داد که اندیشهٔ تربیتی آیت‌الله حائری شیرازی، نوآوری‌های متعددی داشته 

بدیع  مبانی  است. طرح  اسلامی  تربیت  و  تعلیم  دانش  نظری  غنای  برای  ارزشمندی  مباحث  و حاوی 

افقی  مبانی،  آن  براساس  تربیت  مراحل  و  روش‌ها  اصول،  اهداف،  بازخوانی  و  تبیین  و  انسان‌شناسی، 

تازه برای دانش تربیت اسلامی گشوده است. از همین‌رو، بازشناسی دقیق‌تر و تفصیلی‌تر اندیشهٔ تربیتی 

آیت‌الله حائری شیرازی، زمینه‌ای الهام‌بخش برای انجام پژوهش‌های بعدی در حوزه‌های مختلف تعلیم 

 در سطح نظری باقی نمانده و قابلیت آن را 
ً
و تربیت اسلامی فراهم می‌آورد. همچنین این اندیشه صرفا

دارد که به ‌عنوان نقطهٔ آغازین برای طراحی الگوهای عملی تربیتی، بازنگری در نظام آموزشی کشور و نیز 

سیاست‌گذاری‌های تربیتی مورد توجه قرار گیرد.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  216

منابع
قرآن کریم -

بنیاد شــهید و امور ایثارگران )1397(. ماهنامه شــاهد یاران، یادمان آیت‌الله حائری شــیرازی. تهران:  -

انتشارات شاهد.

حائری شیرازی، محی‌الدین )1397(. تربیت دینی کودک. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1398(. تعلق. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1399(. تفکر. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1400(. تمثیلات اخلاقی ـتربیتی. جلد دوم. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1401(. مربی و تربیت.  قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1402الف(. راه رشد. جلد 1. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1402ب(. راه رشد. جلد 2. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1402ج(. راه رشد. جلد 3. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )1402د(. راه رشد. جلد 4. قم: دفتر نشر معارف. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )بی‌تا(. دیدار با جمعی از کلیمیان. بی‌ جا، بی نا. -

حسینی خامنه‌ای، ســید علی )1396(. پیام به مناسبت درگذشــت آیت‌الله حائری شیرازی، بازیابی  -

 www.farsi.khamenei.ir تاریخ 20 اسفند ۱۴۰3، از سایت

صالح آبادی، محمدحســین )1398(. یادی از عالم متفکر آیت‌الله محی‌الدین حائری شــیرازی. قم:  -

مؤسسه حفظ و نشر آثار آیت‌الله حائری شیرازی.

References
 - The Holy Quran
 - Martyr and Veterans Affairs Foundation. (2018). Shahid Yaran Monthly, Ayatollah 

Haeri Shirazi Memorial. Tehran: Shahid Publications [In Persian].
 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2018). Religious Education of Children. Qom: Maarif 

Publishing House [In Persian].
 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2019). Belonging. Qom: Maarif Publishing House [In 

Persian] [In Persian].



217........................................................................................ نوآوری‌های اندیشه تربیتی آیتالله حائری شیرازی 

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2020). Thinking. Qom: Maarif Publishing House [In 
Persian].

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2021). Moral and Educational Illustrations. Volume 2. 
Qom: Maarif Publishing House [In Persian].

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2022). Educator and Training. Qom: Maarif Publishing 
House [In Persian].

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2023a). The Path to Growth. Volume 1. Qom: Maarif 
Publishing House [In Persian].

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2023b). The Path to Growth. Volume 2. Qom: Maarif 
Publishing House [In Persian].

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2023c). The Path of Growth. Volume 3. Qom: Maarif 
Publishing House [In Persian].

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (2023d). The Path of Growth. Volume 4. Qom: Maarif 
Publishing House [In Persian].

 - Haeri Shirazi, Mohi al-Din. (n.d.). Meeting with a Group of Kulims. Out of Place, 
Out of the Blue [In Persian].

 - Hosseini Khamenei, Seyyed Ali (2017). Message on the Occasion of the Death of 
Ayatollah Haeri Shirazi, Retrieved on March 10, 1403, from the website www.
farsi.khamenei.ir [In Persian]

 - 13. Salehabadi, Mohammad Hossein (2019). A Memoir of the Intellectual Ayatollah 
Mohi al-Din Haeri Shirazi. Qom: Institute for the Preservation and Publication of 
the Works of Ayatollah Haeri Shirazi [In Persian].

http://www.farsi.khamenei.ir
http://www.farsi.khamenei.ir

	_Hlk216465450

