
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-72 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

Examination of the Emergence and Development of the 

Philosophy of Education in the Qom Seminary Over the 

Last Century

Mohammad Davoudi1 

This article was written with the support of the Permanent Secretariat of the Congress of the 100th  
Anniversary of the Re-establishment of the Qom Seminary and the Achievements and Tributes of Grand 

Ayatollah Hajj Sheikh Abdul Karim Haeri.

1. Associate Professor, Educational Sciences, Hawza and University Research Institute, Qom, Iran.

mdavoudi@rihu.ac.ir

Received: 2025/04/22; Accepted 2025/09/03

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: Throughout history, Islamic seminaries (ḥawzah) have 
consistently undertaken the mission of promoting religion, ethics, spirituality, and the 
education of society, adapting their efforts to the conditions and available resources of 
each era. These seminaries trained the necessary human resources—including teachers, 
preachers, Imams of congregational prayers and Friday prayers—and through the es-
tablishment of schools and maktab-khānahs, contributed directly to the education of the 
public. A brief historical review shows that, in addition to educational activities, semi-
naries have played a pioneering role in research and knowledge production in the field 
of education, generating works on moral education, the ethics of teaching and learning, 
educational methods, and related topics.
Since its reestablishment by Ḥājj Shaykh ʿAbd al-Karīm Ḥāʾerī, the Qom Seminary has 
paid serious attention to education and upbringing, acting in both theoretical and practical 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://mdavoudi@rihu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0001-6567-9104


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-72 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

capacities. The aim of this article is to examine, from a historical perspective, the role of 
the Qom Seminary in shaping and developing the philosophy of education during the last 
cetury. The fundamental question addressed here is: What role has the Qom Seminary 
played over the last century in the emergence of the philosophy of education as an aca-
demic field, and through what developments has this process unfolded?
Methodology: This study employs a historical–analytical method. Using documentary 
and library data, it investigates the emergence, evolution, and deepening of the philoso-
phy of education in the Qom Seminary over the last cetury. By analyzing historical trends, 
official documents, published works from seminary, and institutional developments—
such as the establishment of the Office for Seminary–University Cooperation—the the-
oretical and institutional trajectory of this development is reconstructed. The main focus 
is the analysis of scientific texts, policy documents, and major scholarly works from each 
historical period, in order to provide a systematic and comparative account of the growth 
of philosophy of education within this academic institution.
Conceptual Clarification: The philosophy of education refers to the philosophical ex-
amination of educational practice and processes, grounded in philosophical assumptions 
and findings. This definition assumes that the referent of the genitive (“of education”) 
is the practice or process of education itself. However, if the referent is taken to be the 
discipline of education, then the philosophy of education is defined as an inquiry into that 
discipline’s assumptions, methods, validity of findings, and functions—in which case 
it constitutes a second-order discipline. The common usage, however, reflects the first 
definition, where philosophy of education denotes a philosophical examination of the 
practice of education.
Findings: Educational discussions have been present in the Qom Seminary since its mod-
ern reestablishment, with particular emphasis on moral and religious education. Modern 
educational sciences, however, did not initially receive significant attention. The philoso-
phy of education—one of the subfields of educational sciences—is comparatively young 
and has a global history of less than a century. It is therefore unsurprising that it does 
not have a long-standing tradition in the seminary. Nevertheless, the development of the 
philosophy of education in the Qom Seminary can be divided into three major stages:
1. Preparatory Stage (Before 1993)

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-72 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

Martyr Murtaza Motahhari was one of the pioneers in introducing Islamic educational 
discussions from a philosophical perspective within the Qom Seminary. In the 1970s, 
he delivered a series of lectures titled Education in Islam for teachers and physicians, 
which were later published as a book. In these works, he addressed topics such as rational 
education, nurturing human capacities, moral education, human dignity, and factors influ-
encing education. Although he did not explicitly label these discussions as “philosophy of 
education,” they laid the groundwork for more systematic attention to the field after the 
Cultural Revolution.
Following the Islamic Revolution, Imam Khomeini, emphasizing the dangers of cultural 
dependency, called for fundamental transformation and the replacement of colonial in-
tellectual frameworks with Islamic culture in universities. He stressed the independence 
of universities from Eastern and Western ideologies and the need for training committed 
and service-oriented intellectuals. In line with these guidelines, the Cultural Revolution 
Headquarters was established in June 1980.
Its primary mission was the Islamization of universities through the selection of faculty 
members and students, revising curricula—especially in the humanities—and restructur-
ing university administration. Following Imam Khomeini’s directive to incorporate sem-
inary expertise, the Office for Seminary–University Cooperation was founded in 1982 
under the supervision of the Qom Seminary Scholars Comunity, with Ayatollah Mesbah 
Yazdi as its head. Its purpose was to strengthen research aimed at explicating Islamic per-
spectives in the humanities and to facilitate scholarly interaction between seminary and 
university professors, leading to the formation of specialized working groups, including 
one in educational sciences.
2. Formation and Consolidation (1993–2003)
During this stage, the primary focus was indigenizing the philosophy of education. A 
major milestone was the publication of An Introduction to Islamic Education (1): Philos-
ophy of Education in 1993 by the Education department of the Office for Seminary–Uni-
versity Cooperation. As the first non-translated, indigenously authored work in this field, 
it examined concepts such as the nature and aims of education with reference to Islamic 
sources, and received widespread academic attention.
The second volume, Educational Aims from the Perspective of Islam (published in 1997), 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-72 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

classified ultimate aims—such as Gorb (nearness to God) — and intermediate aims with-
in four domains of human relationships: with God, with the self, with others, and with the 
environment. Parallel to these original works, important Western texts were translated to 
enhance awareness of Western philosophical schools. The significant collection Theories 
of Muslim Scientists on Education and Its Principles, which analyzed the thought of ap-
proximately thirty major Islamic thinkers, became an authoritative reference. Together, 
these collective efforts established and stabilized the formation of a localized discipline 
of philosophy of education in the Qom Seminary.
3. Flourishing and Deepening (2004–2021)
In this period, the concept of “indigenization” became explicitly synonymous with “Is-
lamization.” The works produced demonstrate notable theoretical growth and intellectual 
maturity. New fields of inquiry opened up, including educational schools and orientations 
in Islamic civilization and efforts to formulate Islamic philosophies of education based 
on the major philosophical traditions of Mashāʾī, Ishrāqī, and Transcendent Philosophy 
(ḥikmat-i mutaʿāliyah).
Works such as the translation of Schools and Orientations of Education in Islamic Civ-
ilization and multi-volume series on Mashāʾī Philosophy of Education and Ishragh Phi-
losophy of Education were published, each systematically examining anthropological, 
epistemological, and axiological foundations of these traditions and deriving correspond-
ing educational theories. During this period, the emphasis of the Supreme Leader on the 
necessity of “fundamental transformation” in the national educational system and the 
drafting of a national document grounded in an indigenous philosophy acted as a power-
ful catalyst.
In response to this call, two major works titled Islamic Philosophy of Education—one 
published by the Imam Khomeini Institute and the other by the Research Institute of 
Hawzah and University—were produced. Drawing upon primary Islamic sources and Is-
lamic philosophical traditions, these studies articulated foundational concepts, aims, prin-
ciples, educational domains, and developmental stages, offering comprehensive models. 
One of these works, which identified eighteen educational domains organized according 
to the fourfold human relationships, became a core textbook at Farhangian University. 
This stage represents a peak in the formation of a coherent, indigenous intellectual system 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 41-72 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article
for education.
4. Expansion and Application (2022–Present)
In the most recent stage, the philosophy of education in the Qom Seminary has moved 
toward the philosophical analysis of specialized educational domains such as religious 
and aesthetic education. Works such as Philosophy of Religious Education and Aesthetic 
Education from the Perspective of Islam, both published in 2023, serve as exemplary con-
tributions that examine the foundations, aims, and principles of each educational domain 
in systematic fashion.
Conclusion: The Qom Seminary has undergone an epistemic transformation, shifting 
from traditional approaches toward systematic knowledge production in the philosophy 
of education. This transformation has been made possible through the development of 
indigenous scholarly works rooted in the Qur’an, the Islamic tradition, and Islamic phi-
losophy, as well as through the institutional role of bodies such as the Office for Semi-
nary–University Cooperation. The outcomes of this movement offer a potential model for 
the broader humanities in Iran and can serve as a foundation for the fundamental transfor-
mation of the national education system, given its emphasis on aims such as Ghorb and 
achieving balanced development in the fourfold human relationships.
Keywords: Qom Seminary, Stages of Transformation, Philosophy of Education, Islam-
ic–Iranian Civilization.

Cite this article: Davoudi, Mohammad (2025). Examination of the Emergence and De-
velopment of the Philosophy of Education in the Qom Seminary Over the Last Century. 
Journal of Islamic Education 20(54): 41-72.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	72-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای 
تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی

محمد داودی1 

این مقاله با حمایت دبیرخانه دائمی کنگره یکصدمین سالگشــت بازتأسیس حوزه علمیه قم و دستاوردها 
و نکوداشت آیت الله العظمی حاج شیخ عبدالکریم حائری تألیف شده است.

1. دانشیار، علوم تربیتی، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، قم، ایران.
mdavoudi@rihu.ac.ir

تاریخ دریافت: 1404/02/02؛ تاریخ پذیرش: 1404/06/12

چکیده گسترده
است  اسلامی  معارف  در  مهم  مباحث  از  یکی  دینداری  درجات  و  مراتب  اهداف:  و  مقدمه 
که ابتدا در قرآن و روایات اهل بیت مطرح شده، پس از آن به تدریج در میان متفکران و 
انجام  زمینه  این  در  نیز  فراوانی  پژوهش‎های  و  قرارگرفته  توجه  مورد  نیز  مسلمان  اندیشمندان 
در  زیرا  است؛  بیشتری  بررسی  نیازمند  بحث  این  هنوز  می‌رسد  نظر  به  باوجوداین،  است.  شده 
آیات قرآن مفاهیمی مانند برِّ، صدق، تقرب و سبقت مطرح شده که می‌توانند بیانگر مراتبی از 
ایمان باشند، در حالی که در مباحث مطرح شده در بارۀ مراتب ایمان توسط متفکران مسلمان 

به این مفاهیم توجهی نشده است. 
این مقاله قصد بررسی همه مراتب دینداری را ندارد، بلکه بر دو مورد مهم یعنی ایمان و تقوا 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://mdavoudi@rihu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0001-6567-9104


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	72-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

تمرکز دارد تا وجوه تمایز و تشابه آنها را از آیات قرآن استخراج و شاخصههای آنها را مشخص 
این  اهمیت  نماید.  بررسی  را  دینی  تربیت  برای  آنها  این شاخصه‎ها، دلالت‎های  اساس  بر  و  کند 
آنها  تقوا و شاخصه‎های  و  ایمان  نسبت  درباره  بررسی عمیقی  تاکنون  این است که  در  پژوهش 
صورت نگرفته است، در حالی که تحلیل این شاخصه‎ها می‎تواند به تدوین رویکردی جامع برای 

تربیت دینی کمک کند.
ابتدا  که  است  استنتاجی  و  موضوعی  تفسیر  از  تلفیقی  پژوهش،  این  تحقیق  تحقیق: روش  روش 
آیات مرتبط شناسایی و مدلول هر آیه استخراج می‎شود و پس از آن، خانواده آیات برای فهم 
دقیقتر مورد بررسی قرار می‎گیرد. همچنین روایات مرتبط به عنوان مبین کلام الهی مورد توجه 
استخراج  تقوا  و  ایمان  شاخصههای  و  شده  طبقه‎بندی  مدلول‎ها  و  مضامین  سپس  می‌گیرد.  قرار 

می‎گردد و در نهایت، با روش استنتاجی، دلالت‎های تربیتی آنها ارائه می‎شود.
تحقیق  یافته‌های 

ایمان شاخصه‌های 
تقوا است و مشخصه‌های  از  پایینتر  از اسلام و  بالاتر  ایمان مرتبه‌ای  بر اساس آیات و روایات 
یا  یقین عقلی  به مرحله  بنیادین اسلام که  به آموزه‌های  قلبی  ایمان  الف(  از:  اساسی آن عبارتند 
و  واجبات  انجام  یعنی  متعارف  حد  در  دینی  وظایف  انجام  به  پایبندی  است. ب(  نرسیده  قلبی 

محرمات مهم و معروف. 
تقوا شاخصه‌های 

تقوا بالاتر از ایمان و پایینتر از یقین است و شاخصه‌های اساسی آن عبارتند از: 
فهمیده  این مقابله  از   .)8 به‌کاررفته است )شمس،  تقوا در قرآن در مقابل فجور  پایبندی کامل. 
باید  را  آنچه  و  است  پایبند  دینی  آموزه‌های  به  کاملًا  تقوا  با  قرآن، شخص  نظر  از  که  می‌شود 
انجام دهد، انجام می‌دهد و آنچه را نباید انجام دهد، انجام نمی‌دهد. از آیات دیگر )آل‎عمران، 
134-135؛ بقره، ۳-۵( فهمیده می‌شود که متقین هم از نظر معرفتی و اعتقادی در مرتبهٔ بالایی 
قرار دارند، هم از نظر عملی و اخلاقی به همۀ دستورات دینی پایبندند و به‌همین‌جهت خداوند 

آنها را جزء صادقین به حساب آورده )بقره، 177( است. 
صداقت. یکی از شاخصه‌های اساسی تقوا، صداقت است یعنی مطابقت ظاهر با باطن و مطابقت 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	72-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

عقیده با گفتار و رفتار و این نشاندهندهٔ شناخت عمیق و ایمان راسخ به خدا و نبوت و آموزه‌های 
دینی است و آیه 177 سوره بقره و ۱۵ حجرات به صراحت بر این مطلب دلالت دارد. مطابق 
آیات، متقین همان ابرار هستند )بقره، 177( و از پیامبر روایت شده است: »من عمل بهذه 
الآیة فقد استکمل الإیمان؛ ‏)طباطبایی، ۱۳۹۰، ج1، ص431( هر کس به این آیه عمل‌‌کند، ایمانش 

را کامل کرده است.« 
درستکاری. دومین ویژگی تقوا که در قرآن فراوان به آن اشاره شده »احسان« و درستکاری است. 
»احسان« به عنوان یکی از مراتب دینداری و ایمان، در قرآن به معنای »انجام کار نیکو«)= عمل 
صالح( است ‏)طباطبایی، ۱۳۹۰، ج1، ص258(. افزون بر این، در »احسان« معنای نیکوانجام دادن 
هم نهفته است. محسن کسی است که عمل صالح و کار نیک را به نیکی انجام می‌دهد ﴿توبه، 

 .﴾91
ایمان یقینی. شاخصه مهم سوم تقوا، ایمان یقینی است که بر شناخت عمیق و بدون شک و تردید 
دینی تأکید دارد )حجرات، ۱۵(. اهل تقوا دارای علمی یقینی از توحید، نبوت و معاد هستند که 

مبتنی بر برهان و شهود عقلی است، نه صرفاً اقرار زبانی یا اعتقاد سطحی.
جدول شماره ۱: شاخصه‌های ایمان و تقوا

شاخصه‌ها مرتبه دینداری

** ** پایبندی به مهمترین 
آموزه‌ها

معرفت ضروری و ایمان 
ظنی ایمان

درستکاری و 
احسان صداقت پایبندی کامل معرفت  و ایمان یقینی یقینی تقوا

اقرار زبانی تنها، بلکه  نتیجه‌گیری و تبیین دلالت‎های تربیتی: هدف تربیت دینی، نه اسلام و 
زمینه‌سازی برای شکلگیری ایمان و تقوا در متربی است. برای تحقق این اهداف، باید تغییراتی 
در متربی ایجاد شود که شاخصههای ایمان و تقوا راهنمای این تغییرات هستند. برای ایمان، دو 
ویژگی مهمند: حداقلی از درک و فهم و حداقلی از تسلط بر گرایش‎ها و میل‎های منفی که مانع 
اجرای آموزهها می‎شوند. برای رسیدن به تقوا، باید علاوه بر این دو، صداقت و درستکاری نیز 

پرورش یابند.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	72-41تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

براساس تحلیل شاخصه‎ها، رویکرد مطلوب تربیت دینی بر چهار رکن استوار است:  
۱. آگاهی‎بخشی و تفکرپروری )بعد ذهنی( که همراه با آموزش علم دینی و پرورش قدرت تفکر 

است؛  
۲. تسلط بر میل‎ها و گرایش‎های منفی )بعد عاطفی(؛  

۳. صداقت یعنی مطابقت ظاهر و باطن )بعد رفتاری(؛  
۴. درستکاری و احسان یعنی انجام دقیق و کامل وظایف دینی )بعد رفتاری(.

ابعاد ذهنی، عاطفی و رفتاری انسان را در جهت رشد دینداری  این رویکرد جامع است و همه 
حقیقی و مستحکم در متربی پوشش می‎دهد.

واژگان کلیدی: حوزه علمیه قم، دوره‌های تحول، فلسفه تعلیم و تربیت، تمدن اسلامی ایرانی.

استناد: داودی، محمد )1404(. شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد 
جامع به تربیت دینی. مجله تربیت اسلامی 20)54(: 72-41.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  50

مقدمه
ایمان و تقوا دو مرتبه از مراتب ایمان هستند. مراتب و درجات ایمان یکی از مباحث مهم در معارف اسلامی 

است که پیوسته مورد توجه بوده و پژوهش‎های فراوانی نیز در این زمینه انجام شده است. بررسی روایات 

نشان می‌دهد که دینداری چهار مرتبه دارد: اسلام، ایمان، تقوا و یقین. باوجوداین، به نظر می‌رسد بررسی 

جامع و کاملی در بارۀ مراتب دینداری بر اساس آیات و روایات صورت نگرفته است؛ زیرا در آیات قرآن 

مفاهیمی مانند بِرّ، صدق، تقرب و سبقت مطرح شده که می‌توانند بیانگر مراتبی از ایمان باشند، در حالی 

که در مباحث مطرح شده در بارۀ مراتب ایمان توسط متفکران مسلمان به این مفاهیم توجهی نشده است.

این مقاله قصد بررسی مراتب و درجات دینداری را ندارد، بلکه می‌خواهد دو مرتبه از مراتب مهم و 

مورد نیاز دینداری یعنی ایمان و تقوا را بر اساس آیات قرآن دقیق‌تر بررسی کند تا چیستی و وجوه تمایز و 

تشابه آنها و در نهایت شاخصه‌های ایمان و تقوا را به دست بیاورد. سپس دلالت‎های این شاخصه‌ها برای 

تربیت دینی را استخراج کند.

این پژوهش از دو جهت مهم و ضروری است. نخست اینکه تحقیقی در این موضوع انجام نشده که 

وجوه تشابه و تمایز تقوا و ایمان و شاخصه‌های آنها را بررسی کرده باشد. دوم اینکه تعیین شاخصه‌های 

ایمان و تقوا می‌تواند دلالت‎های مهمی برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی داشته باشد.

روش تحقیق
روش تحقیق این پژوهش در بخش کشف شاخصه‌های ایمان و تقوا روش تفسیر موضوعی و در بخش 

استخراج دلالت‎های تربیتی روش استنتاجی است. در تفسیر موضوعی، پس از انتخاب موضوع، آیات 

آیات  آیات، خانوادۀ  دقیق‌تر  فهم  برای  استخراج می‌شود. سپس  آیه  هر  مدلول  و  آن شناسایی  با  مرتبط 

مورد توجه قرار می‌گیرد و مدلول هر آیه و سپس مدلول همۀ آیات در کنار هم استخراج می‌شود. در این 

مرحله از روایات نیز به عنوان مفسر و مبین کلام الهی استفاده می‌شود. در نهایت با دسته‌بندی مضامین و 

استخراج مقوله‌ها تلاش می‌شود نظریۀ قرآن در بارۀ موضوع استخراج شود. به‌همین‌جهت، در این تحقیق 

برای دستیابی به شاخصه‌ّهای ایمان و تقوا در نخستین گام آیات مرتبط با موضوع شناسایی و مدلول‎ها 

و مضمون‎های هر آیه استخراج شد. در دومین گام خانواده آیات برای پی‌بردن به قرائن منفصل به منظور 



51............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

فهم دقیق مدالیل و مضامین آیات تشکیل شد. در این گام، روایات مرتبط هم استخراج و در کنار آیات 

مورد توجه قرار گرفت. در سومین گام، مدلول‎ها و مضمون‎ها، طبقه‌بندی و سازمان‌داده شد و در نهایت 

شاخصه‌های ایمان و تقوا کشف شد. در ادامه، با روش استنتاجی، دلالت‎های تربیتی این شاخصه‌ها و 

ارکان رویکرد مطلوب به تربیت دینی استخراج و ارائه شد.

پیشینه
در بارهٔ این موضوع به صورت خاص، پژوهشی صورت نگرفته است. اما در برخی مقالات به بخشی از 

این موضوع پرداخته شده است که به چند نمونه از آنها اشاره می‌کنیم:

»ایمان در اسلام«، نوشتۀ هادی صادقی. این مقاله به تحلیل حقیقت ایمان پرداخته و در بارۀ مراتب 

ایمان نیز به شرح نظر علامه طباطبایی در این باره اکتفا کرده است ‏)صادقی، ۱۳۸۳(.

»چیستی ایمان در قرآن کریم« تألیف سید مصطفی احمدزاده. در این مقاله ابتدا چیستی ایمان بحث 

شده، سپس در بارۀ مراتب ایمان به این نتیجه رسیده است که اسلام و ایمان و تقوا سه مرتبه مترتب بر 

یکدیگر هستند و این سه مرتبه، خود دارای سه مرتبۀ اصغر و اکبر و اعظم هستند ‏)احمدزاده، ۱۳۹۸(.

»تحلیل تفسیری مراتب و درجات ایمان و کفر و رابطۀ ایمان و عمل صالح« تألیف دباغ و ناصحی. 

این مقاله بیشتر به چیستی ایمان و مراتب و درجات آن از دیدگاه فرق مختلف اسلامی پرداخته و در صدد 

کشف مهم‌ترین انحراف‎ها در صدر اسلام و قرون اولیه در بارۀ چیستی ایمان و ارتباط آن با عمل بوده 

است ‏)دباغ و ناصح، ۱۳۹۷(. 

در هیچ یک از این تحقیقات به مسئلهٔ این تحقیق یعنی چیستی و وجوه تمایز و تشابه ایمان و تقوا و 

 مورد 
ً
شاخص‎های آن به صورت کامل پرداخته نشده است. علاوه بر این، دلالت‎های تربیتی آن نیز اصلا

توجه قرار نگرفته است.

مروری بر مراتب دینداری در آیات و روایات
بر اساس آیات قرآن دینداری و ایمان امری ثابت و تغییرناپذیر و غیرقابل افزایش و کاهش نیست، بلکه 

تغییر می‌کند و کاهش و افزایش می‌پذیرد و حتی ممکن است از میان برود و جای خود را به کفر و بی‌دینی 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  52

بدهد. در آیات متعددی به این مطلب تصریح شده است که ایمان ممکن است نابود شود )بقره، ۱۰۸؛ 

)انفال، 4؛  ایمان تصریح شده است  افزایش و کاهش  به  فراوانی  آیات  آل‎عمران، 90( همچنان که در 

آل‎عمران، 173(.

مطابق آموزه‌های قرآنی، ایمان ممکن است صادقانه و حقیقی یا منافقانه و غیر حقیقی باشد )انفال، 

۷۴ و ۴؛ حجرات، ۱۵(. ایمان صادقانه آن است که مؤمن از صمیم قلب و عمق جان به خدا و پیامبر 

که  است  آن  منافقانه  ایمان  نکند )حجرات، ۱۵(.  کوتاهی  دینی  انجام وظایف  در  و  باشد  داشته  ایمان 

شخص در واقع به خدا و پیامبر ایمان نیاورده باشد و تنها به زبان و ظاهر اظهار ایمان‌‌کند )بقره، ۹-۸، 

نساء، 142( یا در انجام وظایف دینی با عذر و بهانه‌های واهی کوتاهی و سرپیچی‌‌کند )آل‎عمران، 167(.

و کم  پایین‌تر  مرتبه  اسلام  دینداری هستند.  مراتب  از  مرتبه  دو  ایمان  و  اسلام  آیات،  برخی  مطابق 

ارزش‌تر و ایمان مرتبۀ بالاتر و ارزشمندتر است )حجرات، ۱۴ و ۱۵(. در برخی آیات )واقعه، ۱۱-۸( 

الیمین و  الیمین )دست راستی‎ها( تقسیم شده‌اند. اصحاب  به دو دستۀ مقربان و اصحاب  نیز متدینان 

مقربان هر دو اهل نجات و بهشتند ولی درجۀ مقربان بسیار بالاتر است. در برخی آیات )فاطر، 32( نیز 

ظلم و اقتصاد و سبقت به عنوان دو مرتبه از مراتب دینداری مطرح شده است. ظلم هم شامل کسانی 

می‌شود که ایمان نیاورده‌اند و هم شامل کسانی می‌شود که ایمان آورده‌اند ولی در عمل به دستورات دینی 

کوتاهی دارند و مرتکب گناه می‌شوند. اقتصاد هم ناظر به کسانی است که ایمان آورده و به دستورات دینی 

عمل می‌کنند. مقتصدین همگی اهل نجات و متنعم به نعمت‎های بهشتی‌اند. سبقت هم بالاترین مرتبۀ 

دینداری است و سابقین همگی متنعم به بهترین نعمت‎ها هستند. در آیات دیگر به صراحت و به روشنی 

به تقوا )زمر، 33؛ محمد،  باره مراتب دینداری بحثی مطرح نشده است؛ هرچند به‌صورت ضمنی  در 

احسان   ،)۸ حشر،  و   ۱۵ )حجرات،  5(، صدق  انسان،  92؛  آل‎عمران،  و 189؛  )بقره، 177  بِرّ   ،)15

﴿آل‏عمران‏، 134 و ۱۴۸﴾ و یقین )ذاریات، ۲۰؛ واقعه، ۹۵؛ تکاثر، ۵ و ۷( به عنوان مراتبی از دینداری 

اشاره شده است. اما در باره اینکه این مراتب چه نسبتی با یکدیگر و چه نسبتی با اسلام و ایمان، اقتصاد 

و سبقت، و تقرب و اصحاب الیمین دارند، به صراحت مطلبی نیامده است. 

در روایات نیز اصل مرتبه‌مندی ایمان پذیرفته شده است. ابوعمرو از امام صادق می‌پرسد: »إِنَّ 

آری«  فرمود:  امام  زیاد می‌شود؟  و  و کم  ایمان کامل می‌شود  آیا  نَعَمْ؛  قَالَ  یدُ  یَزِ وَ  یَنْقُصُ  وَ  لَیَتِمُّ  یمَانَ  الْْإِ



53............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

)کلینی، ۱۴۰۷، ج۲، ص۳۴(. با توجه به زیادی و نقصان‌پذیری ایمان، بحث از مراتب و درجات ایمان 

مطرح می‌شود و این پرسش به ذهن می‌آید که در این صورت، ایمان چه مراتب و درجاتی دارد. 

برخی روایات گفته‌اند که ایمان ده درجه دارد اما محتوای هر درجه را ذکرنکرده‌اند )همان، ص45(. 

بیان شده است )کلینی، ۱۴۰۷، ج۲، ص42 و 43 و 45(. در  ایمان هفت سهم  برای  در سه روایت 

به ده جزء کوچک‌تر تقسیم می‌شود  بیان شده است که هر جزء  ایمان ۴۹ جزء  روایتی دیگر هم برای 

)همان، ص44( اما محتوای اجزاء بیان نشده است. 

در روایاتی که برای ایمان هفت سهم بیان شده، در یک روایت ماهیت و محتوای هر یک از سهم‎ها 

سْهُمٍ عَلَى الْبِرِّ 
َ
یمَانَ عَلَى سَبْعَةِ أ هَ عَزَّ وَ جَلَّ وَضَعَ الْْإِ هم بیان شده است. در این روایت آمده است: »إِنَّ اللَّ

بْعَةَ  السَّ هَذِهِ  فِیهِ  جَعَلَ  فَمَنْ  اسِ  النَّ بَیْنَ  ذَلِکَ  قَسَمَ  ثُمَّ  الْحِلْمِ  وَ  الْعِلْمِ  وَ  الْوَفَاءِ  وَ  ضَا  الرِّ وَ  الْیَقِینِ  وَ  دْقِ  الصِّ وَ 
ى انْتَهَوْا إِلَى  لََاثَةَ حَتَّ هْمَیْنِ وَ لِبَعْضٍ الثَّ هْمَ وَ لِبَعْضٍ السَّ اسِ السَّ سْهُمِ فَهُوَ کَامِلٌ مُحْتَمِلٌ وَ قَسَمَ لِبَعْضِ النَّ

َ
الْْأ

بْعَةِ )کلینی، ۱۴۰۷، ج۲، ص42(؛ همانا خداوند عز و جل برای ایمان هفت سهم قرار داده است:  السَّ
نیکوکاری، راستی، یقین، رضایت، وفا، علم و بردباری. سپس آن را میان مردم تقسیم کرده است. کسی 

که هر هفت سهم را داشته باشد کامل و دربردارنده ]همه ایمان[ است. و برای بعضی از مردم یک سهم، 

برای بعضی دو سهم و برای بعضی سه سهم قرار داد ]و این روند ادامه یافت[ تا به کسانی رسید که به آنها 

هفت سهم قرار داد.« 

 با مراتب و درجات ایمان قابل تطبیق 
ً
آنچه در این روایت به عنوان سهم و جزء ایمان بیان شده کاملا

 سازگار 
ً
نیست. برای مثال، وفا و علم و حلم را نمی‌توان درجه‌ای از ایمان دانست، هرچند با جزء کاملا

هستند و می‌توان گفت بخشی از ایمان، علم، بخشی از آن، وفا به عهد و پیمان و بخشی دیگر حلم و 

بردباری است. البته، بر و صدق و یقین و رضا را می‌توان مراتبی از ایمان به حساب آورد. این روایت بیشتر 

شبیه روایتی است که ایمان را منتشر در تمام اعضا و جوارح انسان می‌داند و برای هر عضوی از اعضای 

مؤمن وظیفه‌ای را تعیین می‌کند )کلینی، ۱۴۰۷، ج۲، ص۳۳(. به این ترتیب، از این روایات، مطلب قابل 

توجهی در باره مراتب ودرجات ایمان به دست نمی‌آید. 

روایاتی وجود دارد که در آنها امام ایمان و اسلام و مانند آن را با یکدیگر مقایسه می‌کند و ظاهرا 

این روایات در پاسخ به سؤال از برتری ایمان بر اسلام صادر شده‌اند؛ زیرا در یکی از این روایات، راوی 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  54

از امام همین پرسش را پرسیده است )کلینی، ۱۴۰۷، ج۲، ص۵۳(. این روایات متعدد هستند. متن یکی 

بُو 
َ
سْلََامِ فَقَالَ قَالَ أ یمَانِ وَ الْْإِ ضَا عَنِ الْْإِ بَا الْحَسَنِ الرِّ

َ
لْتُ أ

َ
از این روایات این است: »عَنْ یُونُسَ قَالَ: سَأ

قْوَى بِدَرَجَةٍ  یمَانِ بِدَرَجَةٍ وَ الْیَقِینُ فَوْقَ التَّ قْوَى فَوْقَ الْْإِ یمَانُ فَوْقَهُ بِدَرَجَةٍ وَ التَّ سْلََامُ وَ الْْإِ مَا هُوَ الْْإِ جَعْفَرٍ إِنَّ
قَلُّ مِنَ الْیَقِینِ؛ )همانجا(؛ یونس می‌گوید از امام رضا در باره ]برتری[ 

َ
اسِ شَیْ‏ءٌ أ وَ لَمْ یُقْسَمْ بَیْنَ النَّ

ایمان و اسلام پرسیدم، امام فرمود: امام باقر فرمود: همانا آن اسلام است و ایمان یک درجه بالاتر 

از آن است و تقوی یک درجه بالاتر از ایمان و یقین یک درجه بالاتر از تقوی است و هیچ چیزی میان 

 با همین مضمون وجود دارد و تنها 
ً
مردم کمتر از یقین تقسیم نشده است«. چهار روایت دیگر نیز دقیقا

یمَانِ بِدَرَجَةٍ« از  قْوَى فَوْقَ الْْإِ در یکی از این روایات تقوی ذکر نشده که به احتمال زیاد باید این فقره »وَ التَّ

آن سقط شده باشد. 

به‌هرحال، بر پایه این روایات دینداری چهار مرتبه دارد که به ترتیب عبارتند از: اسلام، ایمان، تقوی 

و یقین. اسلام اقرار زبانی و اولین مرتبهٔ دینداری است که به صرف گفتن شهادتین فرد وارد این مرحله 

می‌شود. یقین از همه مراتب دیگر نادرتر است و کمتر افرادی می‌توانند به آن برسند. بنابراین، از میان 

این مراتب آنچه از همه بیشتر مورد نیاز است همان مراتب ایمان و تقواست که لازم است برای شناخت 

ماهیت آنها بیشتر تلاش کنیم تا بتوانیم در تربیت دینی از آن استفاده بکنیم.

شاخصه‌های ایمان
بر اساس آیات و روایات ایمان مرتبه‌ای بالاتر از اسلام است و در این موضوع اختلاف و ابهامی وجود 

ندارد. مشخصۀ اساسی آن نیز پذیرش قلبی توحید و نبوت است )حجرات، ۱۳( و مؤمن راستین کسی 

است که در ایمان خود راسخ باشد و دچار تردید نشود و با مال و جان خویش در راه اسلام کوشش‌‌کند 

الهی،  آیات  ایمان هنگام شنیدن  افزایش  مانند  نیز ویژگی‎های دیگری  آیات  برخی  در  )حجرات، ۱۵(. 

خوف و خشیت هنگام ذکر خداوند، توکل، اقامۀ نماز و یقین به آخرت )انفال، ۲-۴( برای مؤمنان حقیقی 

بیان شده است. 

در روایات، ویژگی‎های ایمان با تفصیل بیشتر بیان شده است. ویژگی کانونی ایمان که آن را از اسلام 

سَانِ وَ  قْرَارُ بِاللِّ یمَانُ هُوَ الْْإِ جدا می‌کند عقیدۀ قلبی است که گاه از آن به »عقد القلب« تعبیر شده است: »الْْإِ



55............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

صْدِیقِ  عَقْدٌ فِی الْقَلْبِ« ‏)کلینی، ۱۴۰۷، ج2، ص27(؛ گاه به تصدیق راسخ: »وَ مَا اسْتَقَرَّ فِی الْقُلُوبِ مِنَ التَّ
یمَانَ مَا وَقَرَ فِی الْقُلُوب‏«  بِذَلِکَ« ‏)کلینی، ۱۴۰۷، ج2، ص38( یا به »آنچه در قلب ثابت شده«: »إِنَّ الْْإِ

‏)کلینی، ۱۴۰۷، ج2، ص26(. 

یکی دیگر از ویژگی‎های متمایز کنندۀ ایمان از اسلام پایبندی عملی به آموزه‌های دینی است. »فَمَنْ 

یمَانُ هُوَ  هُ عَزَّ وَ جَلَّ بِهِ فَهُوَ مُؤْمِن‏« )همان، ص۳۸(. »وَ الْْإِ مَرَ اللَّ
َ
هِ فَهُوَ مُسْلِمٌ وَ مَنْ عَمِلَ بِمَا أ قَرَّ بِدِینِ اللَّ

َ
أ

رْکَان‏« )همان، ص27(. مطابق این دو روایت، برای مؤمن بودن 
َ
سَانِ وَ عَقْدٌ فِی الْقَلْبِ وَ عَمَلٌ بِالْْأ قْرَارُ بِاللِّ الْْإِ

 لازمۀ ایمان و تثبیت 
ْ

تنها اقرار و اعتقاد کافی نیست و عمل هم ضرورت دارد. در برخی روایات، عمل

یمَانُ إِلَّاَّ بِعَمَلٍ )همان،  یمَانُ لََا یَکُونُ إِلَّاَّ بِعَمَلٍ وَ الْعَمَلُ مِنْهُ وَ لََا یَثْبُتُ الْْإِ کنندۀ ایمان به شمار آمده است: »الْْإِ

ص۳۸(؛ ایمان جز با عمل نیست و عمل جزئی از ایمان است و ایمان جز با عمل تثبیت نمی‌شود.«

مُ وَ  سْلََامُ یُحْقَنُ بِهِ الدَّ ثواب معنوی و اخروی نتیجۀ ایمان است و اسلام این نتیجه را به دنبال ندارد. »الْْإِ

یمَانِ« )همان، ص26(؛ با اسلام خون و جان حفظ  وَابُ عَلَى الْْإِ مَانَةُ وَ تُسْتَحَلُّ بِهِ الْفُرُوجُ وَ الثَّ
َ
ى بِهِ الْْأ تُؤَدَّ

می‌شود و امانت ادا می‌شود و ازدواج جایز می‌شود ]ولی[ ثواب، تنها بر ایمان ]مترتب[ است.« منظور 

از ثواب در اینجا ثواب معنوی و پاداش اخروی است نه فواید دنیوی؛ زیرا فواید دنیوی مانند حفظ جان و 

مال و ناموس و جریان ارث اسلامی و جواز ازدواج و ... خاص ایمان نیست و شامل اسلام هم می‌شود.

مطابق آیات قرآن، ایمان از آن جهت که پذیرای کاستی و زیادتی است )انفال، 2 و آل‎عمران، 73(، 

مراتب و درجاتی پیدا می‌کند. برخی از این مراتب هم در قرآن بیان شده‌اند، یا به صراحت مانند ایمان 

آنها را  یا به اشاره مانند تقوا، بر و احسان که در ادامه  صادقانه و حقیقی )انفال، ۲ و 74؛ توبه، 110( 

بررسی می‌کنیم. در روایات نیز چنانکه پیش از این گفته شد، ایمان مراتب و درجاتی دارد و یقین و تقوا با 

اینکه از ایمان متمایز هستند، در واقع از مراتب و درجات ایمان هستند. 

مطابق روایات، ایمان برتر از اسلام و پایین‌تر از تقواست. این مطلب به صراحت در آیات ذکر نشده 

است؛ اما از آیات قرآن می‌توان این مطلب را استفاده کرد. در قرآن برخی از مؤمنان مدح شده‌اند و برای 

آنان جایگاه رفیعی در نظر گرفته شده است. خداوند برای مثال ابرار را مدح کرده و برای آنها و جایگاه 

بلند و پاداش ارزشمندی در نظر گرفته است. همچنین بعضی از مؤمنان را مؤمن صادق و حقیقی خوانده 

و برای آنها مقام بلندی در نظر گرفته است. این مؤمنان همان کسانی هستند که به لحاظ ایمانی، چنانکه 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  56

گفته خواهد شد به دلیل جانشینی این سه مفهوم در آیات قرآن )بقره، ۱۷۷ و 189(، در درجه تقوا قرار 

دارند. در مقابل، خداوند بعضی مؤمنان را سرزنش و توبیخ کرده است. بعضی مؤمنان را به دلیل کوتاهی 

در جنگ و جهاد )توبه، 38(، برخی دیگر را به دلیل انفاق نکردن در راه خدا )حدید، 10( توبیخ می‌کند 

و برخی را به دلیل تهمت زدن فاسق می‌خواند. اینها همگی نشان می‌دهد که در برابر آن مرتبه عالی تقوا، 

مرتبه‌ای پایین‌تر هم وجود دارد که با وجود ایمان قلبی به خدا و معاد و نبوت و عمل به دستورات دینی، در 

مرتبهٔ پایین‌تری از ایمان قرار دارند که معادل همان ایمانی است که در روایات به عنوان مرتبۀ دوم دینداری 

بعد از اسلام بیان شده است. 

مشخصه‌های  تقوا  و  اسلام  با  ایمان  مقایسه  راه  از  می‌توان  شد،  مشخص  ایمان  جایگاه  که  اکنون 

اساسی آن را به این صورت تبیین کرد: 

الف( ایمان قلبی به آموزه‌های بنیادین اسلام مانند توحید و نبوت و معاد یکی از مشخصه‌های اساسی 

این ایمان است که آن را از اسلام متمایز می‌کند. اما ایمان و عقیدۀ آنها غیر یقینی است و به مرحلۀ یقین 

عقلی یا قلبی نرسیده است. حتی ایمان آنها مبتنی بر شناخت جامع و کامل و عمیق همۀ آموزه‌های دینی 

هم نیست.

ب( پایبندی به انجام وظایف دینی در حد متعارف یعنی انجام واجبات و محرمات مهم و معروف، 

یکی دیگر از مشخصه‌های اساسی آن است. اما نه این پایبندی به انجام وظایف دینی مانند پایبندی اهل 

تقوا است، نه ایمان و اعتقادات آنها مانند ایمان و عقیده اهل تقوا است. اهل تقوا، چنانکه در جای خود 

گفته خواهد شد، در انجام وظایف دینی بسیار دقت می‌کنند و همتشان آن است که همهٔ دستورات دینی را 

آن هم به بهترین وجه و کامل انجام دهند، اما مؤمنان این دقت‎ها و این اهتمام را ندارند و هدفشان انجام 

وظایف دینی مهم به‌صورت متعارف است. بنابراین، امکان صدور گناه و عصیان عمدی و سهوی از مؤمن 

)کسی که در مرحلهٔ ایمان است( زیاد است. اهل تقوا از نظر شناخت و ایمان در مراتب عالی هستند و 

شناخت جامع و عمیق نسبت به آموزه‌های دینی دارند و ایمان آنها نیز مبتنی بر این شناخت است. در 

حالی که شناخت مؤمن چندان عمیق و جامع نیست و ایمانش نیز مبتنی بر همین شناخت است.



57............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

شاخصه‌های تقوا
چنانکه پیش از این گفتیم، مطابق آیات قرآن، تقوا یکی از مراتب دینداری است، هرچند جایگاه آن در 

و  دینداری  مراتب  از  مرتبه  سومین  تقوا  روایات،  مطابق  ولی  نیست؛  مشخص  دینداری  مراتب  سلسله 

بالاتر از ایمان و پایین‎تر از یقین است. در اینجا سعی می‌کنم اثبات کنم که بر اساس آیات قرآن هم تقوا 

سومین مرتبه از مراتب دینداری و بالاتر از ایمان و پایین‎تر از یقین است. به همین جهت، این بحث یکی 

از مصادیق این قاعده است که روایات اهل بیت مفسر آیات قرآن هستند. 

در آیات فراوانی )که در ادامه به آنها می‌پردازیم(، از تقوا و متقین سخن به میان آمده که از آنها این 

مطلب به دست می‌آید که تقوا مرتبه‌ای متمایز از ایمان و دینداری است. برای مثال در )بقره، ۲-۵( قرآن 

را هدایت برای متقین می‌داند و سپس اوصافی را برای آنها بیان می‌کند و در آخر هم آنها را هدایت یافته و 

کُمُ  ا اَلنّٰاسُ اُعْبُدُوا رَبَّ َ رستگار می‌خواند. علامه طباطبایی )ج۱، ص۵۷( در تفسیر آیه ۲1 سوره بقره »یٰا أَیُّهُّ

کُمْ تَتَّقُونَ« این تقوا را همان تقوا در آیات ابتدایی سوره بقره می‌داند  اَلَّذِینَ مِنْ قَبْلکُِمْ لَعَلَّ اَلَّذِی خَلَقَکُمْ وَ 

که مرتبه‌ای از ایمان است. همچنین در این آیات )بقره، 212، آل‎عمران، 15 و 198( نیز تقوا به عنوان 

مرتبه‌ای از ایمان به کار رفته است. این همسو با روایاتی است که تقوا را یکی از مراتب ایمان به شمار 

آورده‌اند‏ )کلینی، ۱۴۰۷، ج2، ص53(. 

تقوا در لغت به معنای نگهداری و حفظ چیزی از خطرات و آسیب‎ها و در متون دینی به معنای حفظ 

عصیان  زیرا  ص881(؛   ،۱۴۱۲ اصفهانی،  )راغب  است‏  خداوند  نافرمانی  از  خود  نگهداشتن  و  کردن 

خداوند موجب دچار شدن به عذاب دنیوی و اخروی است. تقوا در قرآن در مقابل فجور به‌کاررفته است 

)شمس، 8(. فجور به معنای نافرمانی از دستورات خداوند است. از این مقابله فهمیده می‌شود که از نظر 

 به آموزه‌های دینی پایبند است و آنچه را باید انجام دهد، انجام می‌دهد و آنچه 
ً
قرآن، شخص با تقوا کاملا

را نباید انجام دهد، انجام نمی‌دهد. این پایبندی کامل به دستورات دینی نشان می‌دهد که متقین از مؤمنان 

که تنها به دستورات مهم دینی پایبندند، برتر هستند.

ایمان دارند، نماز را  به قرآن، دیگر کتاب‎های آسمانی و معاد  به غیب یعنی خدا و ملائکه،  متقین 

و  تنگدستی  در  انفاق  متقین  بارز  ویژگی‎های  دیگر  از  )بقره، 5-3(.  انفاق هستند  اهل  و  برپا می‌دارند 

بر  نکردن  اصرار  و  استغفار  بدرفتاری‎ها،  از  چشم‌پوشیدن  و  بخشیدن  خشم،  فروخوردن  گشاده‌دستی، 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  58

کارهای نادرست است )آل‎عمران، 134-135(. از این آیات فهمیده می‌شود که متقین هم از نظر معرفتی 

و  پایبندند  دینی  دستورات  همۀ  به  اخلاقی  و  عملی  نظر  از  هم  دارند،  قرار  بالایی  مرتبهٔ  در  اعتقادی  و 

نشان  برتر  ایمان  این  است.  )بقره، 177(  آورده  به حساب  را جزء صادقین  آنها  به‌همین‌جهت خداوند 

می‌دهد که متقین از مؤمنان برترند؛ زیرا پیش از این گفتیم کسانی که در مرتبهٔ ایمان هستند معرفت و 

ایمانشان در حد متعارف است و خیلی عمیق نیست. پایبندی کامل هم که در این آیات برای متقین بیان 

شده یکی دیگر از دلایل برتری متقین بر مؤمنان است. 

همچنین مطابق آیات، متقین اهل صدق و بر و احسان هستند. مطابق آیۀ 177 سورۀ بقره، صادقان و 

ابرار همان متقین هستند؛ زیرا در این آیه خداوند پس از بیان ویژگی‎های ابرار می‌فرماید: »أُولٰئکَِ اَلَّذِینَ 

صَدَقُوا وَ أُولٰئکَِ هُمُ الْـمُتَّقُونَ«. همچنین مطابق آیه 134 سورۀ آل‎عمران، متقین اهل احسان هم هستند؛ 

زیرا در این آیه خداوند پس از بیان ویژگی‎های متقین، در آخر آیه می‌فرماید: »و خدا محسنان و نیکوکاران 

را دوست دارد« که از این فهمیده می‌شود متقین محسن هم هستند. بنابراین، متقین همان صادقین و ابرار 

و محسنین هستند. اینها نیز دلایل دیگری برای برتری متقین بر مؤمنین هستند؛ زیرا صدق و بر و احسان 

مراتبی بالاتر از ایمان هستند. 

پس از روشن شدن برتری تقوا بر ایمان، لازم است به بررسی شاخصه‌های اساسی تقوا بپردازیم. از 

بررسی آیات بیانگر ویژگی‎های تقوا از جمله صدق و بر و احسان برای تقوا چند شاخصه به دست می‌آید 

که در ادامه آنها را بررسی می‌کنیم. 

پایبندی کامل به دستورات دین
چنانکه پیش از این گفتیم، تقوا در قرآن در مقابل فجور به‌کاررفته است )شمس، 8(. از این مقابله فهمیده 

 به آموزه‌های دینی پایبند است و آنچه را باید انجام دهد، 
ً
می‌شود که از نظر قرآن، شخص با تقوا کاملا

انجام می‌دهد و آنچه را نباید انجام دهد، انجام نمی‌دهد. از آیات دیگر )آل‎عمران، 134-135؛ بقره، 

۳-۵( هم فهمیده می‌شود که متقین هم از نظر معرفتی و اعتقادی در مرتبهٔ بالایی قرار دارند، هم از نظر 

عملی و اخلاقی به همۀ دستورات دینی پایبندند و به‌همین‌جهت خداوند آنها را جزء صادقین به حساب 

آورده )بقره، 177( است. 



59............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

صداقت 
این  بر  به صراحت  بقره و ۱۵ حجرات  آیه 177 سوره  و  تقوا صداقت است  از شاخصه‌های  یکی دیگر 

مطلب دلالت دارد. صدق به معنای راستی است و چنانکه علامۀ طباطبایی گفته‌اند، دو معنا دارد: 

معنای خاص آن راستگویی یعنی مطابقت سخن با واقع است و معنای عام آن، افزون بر مطابقت سخن 

با واقع، مطابقت عمل با عقیده و اراده را هم شامل می‌شود ‏)طباطبایی، ۱۳۹۰، ج9، ص408(. پس 

صدق در ایمان به معنای مطابقت و هماهنگی اعتقادات و باورها، اراده و انگیزه و اعمال و رفتار مؤمن با 

یکدیگر است. مؤمنی که عقاید اسلامی را کامل و از صمیم قلب پذیرفته باشد، به دستورات دینی پایبند 

باشد، هیچ مانعی او را از عمل به آنها باز ندارد، و از مال و جان خود برای دینداری خود هزینه‌‌کند مؤمن 

صادق است. خداوند متعال در مقام بیان تفاوت اسلام و ایمان، ایمان صادقانه را چنین توضیح می‌دهد. 

مَا اَلْـمُؤْمِنُونَ اَلَّذِینَ آمَنُوا باِللهِ وَ رَسُولهِِ ثُمَّ لَمْ یَرْتٰابُوا وَ جٰاهَدُوا بأَِمْوٰالـِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فیِ سَبیِلِ اَللهِ أُولٰئکَِ  »إنَِّ

ادِقُونَ ﴿حجرات‏، 15﴾؛ مؤمنان تنها کسانی‌اند که به خدا و پیامبرش ایمان آورده‌اند، آن گاه ]در  هُمُ الصّٰ

ایمان خود[ دچار شک و تردید نشده، با دارایی‎ها و جان‌هایشان در راه خدا جهاد کرده‌اند؛ اینان همان 

صادقان هستند.« همچنین خوف از خدا هنگام ذکر، زیاد شدن ایمان هنگام شنیدن آیات الهی، توکل، 

نماز، انفاق و یقین به معاد از دیگر ویژگی‎های صادقان بیان شده است. )انفال، ۲ و ۳(.  

در سوره حجرات صدق در مقابل اسلام به‌کاررفته است. در برخی آیات نیز صدق در مقابل نفاق 

به‌کاررفته است )احزاب، ۲۴(. علت این مقابله و تضاد این است که هم در اسلام، هم در نفاق عدم 

اقرار  تعبیر دیگر، در اسلام )یعنی  به  تطابق میان زبان و عقیده و عمل ممکن است و وجود هم دارد. 

 ایمان و پذیرش قلبی 
ً
 ایمانی در کار نیست، به خلاف ایمان که در آن واقعا

ً
 و حقیقتا

ً
زبانی( و نفاق واقعا

عقاید و آموزه‌های دینی وجود دارد. به‌همین‌جهت، در برخی آیات از تعبیر ایمان حقیقی استفاده شده 

ا« ﴿أنفال‏،4﴾.  است. »أُولٰئکَِ هُمُ الْـمُؤْمِنُونَ حَقًّ

ویژگی‎هایی که در قرآن برای مؤمنان صادق و حقیقی بیان شده عبارتند از: عقیده ثابت و بدون شک و 

تردید، توکل، اقامۀ نماز، یقین به معاد و جهاد با مال و جان در راه خدا است. پاداش‎هایی که برای آنها در 

نظر گرفته شده عبارتند از مغفرت، اجر عظیم )احزاب، ۳۵(، رضوان )حشر، ۳(، رزق فراوان )انفال، ۴( و 

فوز عظیم )مائده، 119(. این ویژگی‎ها و این پاداش‎ها نشان می‌دهد که صداقت جایگاه و ارزش بالایی دارد.



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  60

آیات مربوط به »بِرّ« نیز بر همین ویژگی در تقوا اشاره دارد. چنانکه پیش از این گفتیم، متقین همان ابرار 

هستند )بقره، 177(. »بِرّ« به معنای نیکی کردن و »بَرّ« به معنای نیک و نیکوکار و ابرار جمع »بَرّ« و به معنای 

نیکان یا نیکوکاران است. مطابق آیات قرآن »بِرّ« مقام و منزلت بلندی است که مؤمنان آرزوی رسیدن به آن را 

نٰا مَعَ اَلْْأبَْرٰارِ  رْ عَنّٰا سَیِّئٰاتنِٰا وَ تَوَفَّ ناٰ فَاغْفِرْ لَنٰا ذُنُوبَناٰ وَ کَفِّ دارند و در دعاهای خود آن را از خداوند می‌خواهند. »... رَبَّ

﴿آل‏عمران‏، 193﴾؛ پروردگارا، گناهان ما را بیامرز و بدی‎هاى ما را بزداى و ما را در زمره نیکان بمیران‏«. همچنین 

ّٰا تُُحِبُّونَ ...﴿آل‏عمران‏، 92﴾؛ هرگز به ]مقام[ »بِرّ« نمی‌رسید تا از آنچه  از این آیه کریمه »لَنْ تَنٰالُوا اَلْبِِرَّ حَتّٰى تُنْفِقُوا مِِم

دوست می‌دارید انفاق کنید« فهمیده می‌شود که »بِرّ« مقام ارزشمندی است که مؤمنان خواهان آن هستند و 

خداوند راه رسیدن به آن را انفاق بیان می‌کند؛ آن هم انفاق از چیزهای محبوب فرد.

مطابق آیات، ابرار کسانی هستند که از نظر اعتقادی و اخلاقی و عملی کامل هستند. »نیکوکارى 

آن نیست که روى خود را به سوى مشرق و ]یا[ مغرب بگردانید، بلکه نیکى آن است که کسى به خدا و 

معاد و فرشتگان و کتاب ]آسمان‏ى[ و پیامبران ایمان آوَرَد، و مال ]خود[ را با وجودِ دوست داشتنش، به 

خویشاوندان و یتیمان و بینوایان و در راه‏ماندگان و گدایان و در ]راهِ آزاد کردن‏[ بندگان بدهد، و نماز را 

برپاى دارد، و زکات را بدهد، و آنان که چون عهد بندند، به عهد خود وفادارانند؛ و در سختى و زیان، 

و به هنگام جنگ شکیبایانند؛ آنانند کسانى که راست گفته‏اند، و آنان همان پرهیزگارانند« )بقره، 177(. 

در این آیه، خداوند ابتدا اعتقادات ابرار را بیان می‌کند که آنان به خدا و معاد و نبوت و کتاب آسمانی و 

 راسخ و پایدار است و هیچ شک و تردیدی در آن راه 
ً
فرشتگان الهی ایمان دارند و این ایمانشان کاملا

ندارد؛ زیرا در پایان آیه، خداوند آنان را »صادق« معرفی می‌کند و لازمۀ صداقتْ شک و تردید نداشتن 

در عقاید )حجرات، 15( است. سپس مهم‌ترین اعمال آنان را برمی‌شمارد که انفاق به نیازمندان از آنچه 

دوست دارند، برپاداشتن نماز و پرداخت زکات است. در ادامه، برخی صفات برجستۀ اخلاقی آنها شامل 

وفاداری به عهد وپیمان و صبر در سختی‎های زندگی و میدان جنگ را بیان می‌کند و در پایان آنها را از 

ابرار روشن می‌کند که  آیه و اوصاف بیان شده برای  باتقوایان به شمار می‌آورد. دقت در این  صادقان و 

ابرار از نظر دینداری کامل هستند. از پیامبر هم روایت شده است: »من عمل بهذه الآیة فقد استکمل 

الإیمان؛ ‏)طباطبایی، ۱۳۹۰، ج1، ص431( هر کس به این آیه عمل‌‌کند، ایمانش را کامل کرده است.« 
این نشان می‌دهد که ابرار جایگاه و ارزش والایی دارند. 



61............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

یِّیَن ﴿المطففین‏، 18﴾؛ نه چنین است،  نامۀ اعمال ابرار در علیین است. »کَلاّٰ إنَِّ کتِٰابَ الْْأبَْرٰارِ لَفِی عِلِّ

یّون« است‏.« علیین به معنای برتری بر روی برتری و بیانگر مراتب قرب 
ّ
در حقیقت، کتاب نیکان در »عل

ابرار به خداوند است ‏)طباطبایی، ۱۳۹۰، ج20، ص235(. و به‌همین‌جهت، ابرار از انواع نعمت‎های 

الهی متنعم هستند. إنَِّ الْْأبَْرٰارَ لَفِی نَعِیمٍ ﴿الانفطار، 13﴾ و از بهترین نوشیدنی‌ها می‌نوشند )انسان، ۵(. 

این آیه هم مؤید مقام بالای ابرار است.

، در روایات، مقام 
ً
باوجوداین، نیکان و ابرار غیر از سابقان و مقربان و پایین‎تر از آنها هستند؛ زیرا اولا

تقوا پایین‎تر از مقام یقین به شمار آمده است و ایمان ابرار چنانکه پیش از این گفتیم، معادل درجۀ تقوا در 

، این مطلب از آیات قرآن هم قابل استفاده است. برای مثال، در سورۀ مطففین در بارۀ 
ً
روایات است. ثانیا

ابرار آمده است که از نوشیدنی خالص و مهر شده‌ای می‌نوشند که ترکیبش ترکیب چشمۀ تسنیم است، 

چشمه‌ای که ویژۀ مقربان است: إنَِّ الْْأبَْرٰارَ لَفِی نَعِیمٍ ... یُسْقَوْنَ مِنْ رَحِیقٍ مََخْتُومٍ ...وَ مِزٰاجُهُ مِنْ تَسْنیِمٍ * 

... از  بود.  نیکوکاران در نعیم ]اله‏ى[ خواهند  به‌راستى  بُونَ )مطففین‏، 22-28(؛  الْـمُقَرَّ ا  بِِهَ بُ  یَشْْرَ عَیْناً 

باده‏اى مُهرشده نوشانیده شوند. ... و ترکیبش از ]چشمه‏[ »تسنیم« است. چشمه‏اى که مقرّبان ]خدا[ از 

آن نوشند.« از این آیات، چنانکه علامه طباطبایی گفته‌اند، به دست می‌آید که چشمۀ تسنیم ویژه مقربان 

است و مقربان مقامی بالاتر از ابرار دارند ‏)طباطبایی، ۱۳۹۰، ج20، ص239(. همچنین در سورۀ واقعه 

انسان‎ها به سه دستۀ اصحاب الشمال )چپ‎ها( و اصحاب الیمین )راست‎ها( و سابقان )پیشتازها( تقسیم 

شده‌اند و از میان این سه دسته، سابقان را برتر از همه و آنان را مقربان درگاه الهی به شمار می‌آورد. »وَ 

بُون‏َ« )واقعه، ۱۰-11(. همین مطلب در سورۀ فاطر نیز مطرح شده  الْـمُقَرَّ ابقُِونَ * أُولئکَِ  اَلسّٰ ابقُِونَ  اَلسّٰ

« )فاطر، 32(. بنابراین، مقربان  است: »فَمِنْهُمْ ظالِِمٌ لنَِفْسِهِ وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنْهُمْ سابقٌِ باِلْـخَیْْراتِ بإِذِْنِ اللهِ

به لحاظ ایمانی بالاترین مقام را دارند و به‌همین‌جهت، از ابرار هم بالاترند.

 ها و مقام بلندشان، با صادقان در یک رتبه هستند. در روایتی از پیامبر‎ابرار با همهٔ این ویژگی

العلانیة‏ )طباطبایی، ۱۳۹۰،  البر، قال أن تعمل فی السر ما تعمل فی  الله ما تمام  پرسیدند: »یا رسول 

ج1، ص431(؛ ای رسول خدا تمام بودن بر به چیست؟ فرمود: ]به[ این است که در خفا چنان رفتار 

از  از همان صادق بودن است؛ زیرا چنانکه پیش  بیان دیگری  این روایت در واقع  کنی که در علن.« 

که  اقتضا می‌کند  این  و  باطن است  و  و ظاهر  و عمل  معنای مطابقت عقیده  به  این گفته شد، صدق 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  62

رفتارهای فرد در همۀ حالات یکسان باشد. از این روایت فهمیده می‌شود که صدق و بِر یکی هستند 

یا بسیار به هم نزدیکند. 

به این ترتیب، روشن شد که یکی از شاخصه‌های اساسی تقوا، صداقت است یعنی مطابقت ظاهر 

 مطابق عقیده‌اش یعنی توحید عمل 
ً
با باطن و مطابقت عقیده با گفتار و رفتار. متقی کسی است که کاملا

می‌کند و در رفتار و گفتار از آن تخلف نمی‌کند. این نشاندهندهٔ شناخت عمیق و ایمان راسخ به خدا و 

نبوت و آموزه‌های دینی است. همچنین روشن شد که صداقت جایگاه و مقامی بسیار والا و ارزشمند 

دارد.

درستکاری1 
دومین ویژگی تقوا که در قرآن فراوان به آن اشاره شده »احسان« است. احسان، چنانکه راغب گفته، دو 

معنا دارد: »نیکویی کردن در حق دیگران و نیکویی در انجام دادن کار مانند هنگامی که علم نیکویی را 

بداند یا عمل نیکویی را انجام دهد« ‏)راغب اصفهانی، ۱۴۱۲، ص236(. معنای سومی هم دارد و آن 

حْسَنْت یعنی کار را بسیار خوب انجام دادى و وقتی گفته 
َ
نیکو انجام دادن کار است. وقتی گفته می‌شود »أ

می‌شود »فلانٌ‏ یُحسِنُ‏ القراءة« یعنی فلانى خوب م‏ىتواند بخواند«‏ )بستانی، بی‌تا، ج2، ص136(. همین 

مطلب در مصباح المنیر ‏)فیومی، ۱۴۱۴( و لسان العرب ‏)ابن منظور، ۱۴۱۴، ج13، ص116( هم آمده 

است. این معنا ناظر به چگونگی انجام کار است، نه خودِ کار. در قرآن نیز احسان در مواردی در این 

بَعُوهُم‏ْ بإِحِْسان‏ٍ )توبه، 100( و کسانى که به نیکى از آنان پیروى کردند«.  معنا به‌کاررفته است. »وَ الَّذِینَ اتَّ

به عبارت دیگر، معادل  انجام دادن کار است.  انجام کار و درست  این معنا معادل دقت در  به  احسان 

احسان به این معنا در فارسی دقت و درستکاری است.

به  ایمان، چنانکه علامه طباطبایی گفته‌اند، در قرآن  از مراتب دینداری و  به عنوان یکی  »احسان« 

این،  بر  افزون  ص258(.  ج1،   ،۱۳۹۰ )طباطبایی،  است‏  صالح(  عمل   =( نیکو«  کار  »انجام  معنای 

در »احسان« معنای نیکوانجام دادن هم نهفته است. محسن کسی است که عمل صالح و کار نیک را 

به این معناست که محسن همتش آن است که  به نیکی انجام می‌دهد. نیکو انجام دادن اعمال صالح 

1 . درستکاری معادل فارسی احسان است.



63............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

دستورات خداوند را به بهترین وجه انجام بدهد. بنابراین، محسن تنها برای رفع تکلیف، دستورات دینی 

را انجام نمی‌دهد؛ تنها به واجبات معروف اکتفا نمی‌کند؛ بدون توجه، بدون دقت و سرسری وظایف خود 

عَفٰاءِ وَ لاٰ عَلََى اَلْـمَرْضٰى وَ لاٰ عَلََى اَلَّذِینَ لاٰ یََجدُِونَ مٰا یُنْفِقُونَ حَرَجٌ إذِٰا نَصَحُوا  را انجام نمی‌دهد: »لَیْسَ عَلََى اَلضُّ

لِلهِ وَ رَسُولهِِ مٰا عَلََى اَلْـمُحْسِنیَِن مِنْ سَبیِلٍ ... ﴿توبه، 91﴾؛ بر ناتوانان و بیماران و آنان که چیزی برای هزینه 

کردن ]در راه جهاد[ نمی یابند، گناهی نیست، در صورتی که برای خدا و پیامبرش خیرخواهی کنند؛ آری، 

بر نیکوکاران ]معذور[ هیچ مؤاخذه و سرزنشی نیست...« در این آیه محسن به همین معنایی که گفتیم 

به‌کاررفته است؛ یعنی کسی که تمام تلاش خود را برای انجام وظیفۀ دینی به‌کارمی‌برد و به‌همین‌جهت، 

اگر نتواند وظیفه‌اش را انجام دهد، معذور است و بر او نمی‌توان خرده گرفت. 

ویژگی‎هایی هم که برای محسنان ذکر شده متناسب با همین معناست. خیرخواهی و کوتاهی نکردن 

در انجام وظایف دینی و معذور بودن در ترک وظیفه در آیۀ پیش گفته )توبه، 91(، در صورتی قابل پذیرش 

است که احسان به معنای نیکو انجام دادن اعمال صالح باشد. ویژگی بهترین دیندار -»وَ مَنْ أَحْسَنُ دِیناً 

از آنکه همه وجودش  مُُحْسِنٌ ... ﴿نساء، 125﴾ و دینداری چه کسی بهتر است  هُوَ  وَ  أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلهِ  َّنْ  مِِم

را تسلیم خدا کرده و نیکوکار است...«- هم جز با احسان به معنایی که گفتیم سازگاری و تناسب پیدا 

نمی‌کند. همچنین خداوند یکی از اوصاف محسنان را حکیم و دانا بودن بیان می‌کند )یوسف، 22( و 

این،  بر  افزون  انجام داد.  نیکویی  به  را  اعمال صالح  دانایی نمی‌توان  با حکمت و  روشن است که جز 

روایت نبوی که »احسان، عبادت خداست چنانکه گویی او را می‌بیند و اگر او خدا را نمی‌بیند خدا او را 

می‌بیند« نیز با همین معنا سازگار است؛ زیرا این روایت احسان را معادل نیکو عبادت کردن در نظر گرفته 

است.

افزون بر آنچه گفته شد، محسنان از ویژگی‎های دیگری نیز برخوردارند. آنها محبوب خدا هستند: 

»انَِّ اَللهَ یُُحبُِّ الْـمُحْسِنیَِن« )مائده، 13(؛ اهل صبر و پایداری‌اند: »وَ اصِْبِِرْ فَإنَِّ اللهَ لاٰ یُضِیعُ أَجْرَ الْْمـُحْسِنیَِن« 

﴿هود، 115﴾؛ متمسک به حبل الله هستند: »وَ مَنْ یُسْلمِْ وَجْهَهُ إلََِى اَللهِ وَ هُوَ مُُحْسِنٌ فَقَدِ اسِْتَمْسَکَ باِلْعُرْوَةِ 

به  بی‌تردید  است  نیکوکار  که  در حالی  باشد  تسلیم خدا  تمام وجود  با  و هرکس  )لقمان‏، 22(  اَلْوُثْقىٰ 

محکم‌ترین دستگیره چنگ زده است« و اهل گذشت و چشمپوشی هستند: »فَـاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إنَِّ اللهَ 

یُُحبُِّ الْـمُحْسِنیَِن« )مائده، 13(.



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  64

محسنان و نیکوکاران، به دلیل مقام بلندی که نزد خداوند متعال دارند، مشمول رحمت خاص الهی 

نزدیک  نیکوکاران  به  خدا  رحمت   
ً
یقینا 56﴾؛  ﴿الأعراف‏،  الْـمُحْسِنیَِن  مِنَ  قَرِیبٌ  اَللهِ  رَحْْمَتَ  »إِنَّ  هستند: 

قَوْا وَ اَلَّذِینَ هُمْ مُُحْسِنُونَ )نحل، 128(؛  است«. خداوند همراه و یار و یاور آنها است: »إنَِّ اَللهَ مَعَ اَلَّذِینَ اتَِّ

بی‌تردید خداوند با کسانی است که تقوا پیشه کرده‌اند و کسانی که نیکوکارند«؛ نه از آینده ترسی دارند و 

زَنُونَ  هِ وَ لا خَوْفٌ‏ عَلَیْهِم‏ْ وَ لا هُمْ یََحْ نه از گذشته ناراحتند: »بَ‏لى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِِله وَ هُوَ مُُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّ

)بقره، 112(؛ آرى، هر کس که خود را با تمام وجود، به خدا تسلیم کند و نیکوکار باشد، پس مزد وى پیش 

پروردگار اوست، و بیمى بر آنان نیست، و غمگین نخواهند شد«. همچنین بهشت جاودانه )مائده، 85( 

و پاداش بزرگی )آل‎عمران، 172( در انتظار آنان است.

هُ مَنْ یَتَّقِ وَ یَصْبِِرْ  چنانکه پیش از این گفته شد، بر اساس آیات قرآن، احسان معادل تقوی است: »إنَِّ

فَإنَِّ اَللهَ لاٰ یُضِیعُ أَجْرَ الْـمُحْسِنیَِن« ﴿یوسف‏، 90﴾. در این آیه خداوند شخص با تقوای صابر را محسن به 

شمار آورده است و این نشان می‌دهد که تقوا معادل احسان و احسان از ویژگی‎های متقی است. همچنین 

نْیا حَسَنَةٌ وَ لَدارُ  کُمْ قالُوا خَیْْراً للَِّذین‏َ أَحْسَنُوا فی‏ هذِهِ الدُّ قَوْا ما ذا أَنْزَلَ رَبُّ در این آیه شریفه »وَ قیلَ للَِّذینَ اتَّ

الْْآخِرَةِ خَیْْرٌ وَ لَنعِْمَ دارُ الْْمـُتَّقیَن )نحل، 30(« متقین در جواب سؤال فرشتگان می‌گویند کسانی که در این 

دنیا نیکوکار باشند در این دنیا و دنیای دیگر پاداش می‌گیرند. از این جواب فهمیده می‌شود که احسان 

دأب و عادت متقین است. همچنین از آیه 133 و ۱۳۴ سورۀ آل‎عمران هم این مطلب استفاده می‌شود. 

قَوْا وَ الَّذِینَ هُمْ مُُحْسِنُون‏َ )نحل،  در برخی آیات، تقوا در کنار احسان ذکر شده است. »إنَِّ اللهَ مَعَ الَّذِینَ اتَّ

128(. ممکن است گفته شود این آیات بر این مطلب دلالت می‌کنند که تقوا و احسان با یکدیگر تفاوت 

دارند و دو مرتبۀ متمایز هستند. در پاسخ باید گفت این آیات به قرینۀ آیات دال بر معادل بودن احسان و 

تقوا و اینکه احسان از ویژگی‎های متقین است، دلالتی بر تفاوت و تمایز احسان و تقوا ندارند؛ بلکه با 

توجه به اینکه خود تقوا ذومراتب است، دلالت دارند بر اینکه احسان از مراتب و ویژگی‎های تقواست و به 

عنوان مرتبه‌ای ازمراتب تقوا و از باب ذکر خاص بعد از عام، به‌صورت جداگانه ذکر شده است. همچنین 

قَوْا وَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا  الِِحاتِ جُناحٌ فیما طَعِمُوا إذِا مَا اتَّ است این آیۀ شریفه: »لَیْسَ عَلََى الَّذینَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّ

قَوْا وَ أَحْسَنُوا وَ اللهُ یُُحبُِّ الْـمُحْسِنیَن« )مائده، 93(. در این آیه نیز احسان به  قَوْا وَ آمَنوُا ثُمَّ اتَّ الِِحاتِ ثُمَّ اتَّ الصَّ

قَوْا وَ أَحْسَنُوا« چنین  عنوان لازمۀ برخی از مراتب تقوا مطرح شده است. در تفسیر نمونه در تفسیر »ثُمَّ اتَّ



65............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

آمده است: »در مرحله سوم که گفتگو از تقوا م‏ىکند منظور تقوایى است که به مرحله عالى خود رسیده 

نیز م‏ىکند  به احسان یعنى کارهاى نیک  انجام وظائف حتمى، دعوت  به  بر دعوت  به‌طورى که علاوه 

حتى کارهایى که از واجبات نیست.«‏ )مکارم شیرازی و همکاران، ۱۳۷۱، ج5، ص78(. این مطلب از 

آنچه علامه طباطبایی در تفسیر این آیه گفته‌اند نیز استفاده می‌شود. از نظر علامه، تقوا در این آیه، از باب 

قَوْا وَ آمَنُوا« ایمان تفصیلی به  کید، تکرار شده و مرتبۀ خاصی از مراتب ایمان نیست. ایمان در »ثُمَّ اتَّ تأ

قَوْا وَ أَحْسَنُوا«  همۀ احکام الهی است که مستلزم تسلیم بودن در مقابل احکام است. و احسان در »ثُمَّ اتَّ

به معنای احسان در عمل به دستورات دینی است و احسان در عمل از راه انجام اعمال با نیت صحیح 

قَوْا وَ آمَنوُا( تنها با ایمان به خدا و حقانیت دین اسلام ادا نمی‌شود  محقق می‌شود. حق تقوا در ایمان )ثُمَّ اتَّ

و مستلزم ایمان به همۀ احکام الهی است و حق ایمان نیز چنانکه تقوا اقتضا می‌کند جز با خوب انجام 

دادن همۀ دستورات الهی -که ناشی از تسلیم بودن در برابر خداست- ادا نمی‌شود. ‏)طباطبایی، ۱۳۹۰، 

ج6، ص128(. از این مطالب فهمیده می‌شود که احسان لازمۀ تقوا در مرحله‌ای بالاتر از ایمان است. از 

این آیات این مطلب هم استفاده می‌شود که احسان مرتبۀ عالی تقواست که پیش از این به آن اشاره کردیم.

به  از مراتب دینداری  ارائه شده  اشاره کنیم که در تقسیم‌بندی‎های  این مطلب هم  به  باید  اینجا  در 

 اشاره‌ای نشده، ولی احسان در برخی از آنها مورد توجه قرار گرفته و به آن اشاره شده 
ً
صدق و بر اصلا

 معادل احسان 
ً
اما نه به عنوان مرتبه‌ای از مراتب دینداری. در تقسیم‌بندی علامه، اسلام مرتبۀ سوم دقیقا

است؛ زیرا مشخصۀ اساسی آن از نظر علامه عبادت خداست به گونه‌ای که گویا خدا را می‌بیند یا خدا 

او را می‌بیند و این همان احسان است. این هم یکی از امتیازات تقسیم‌بندی قرآنی است که صدق و بر و 

احسان به عنوان معادل‎های تقوا مطرح شده‌اند.

ایمان یقینی
یکی دیگر از شاخصه‌های تقوا ایمان یقینی است. یقین علم و عقیده‌ای است که هیچ شک و شبهه و 

تردیدی در آن راه نداشته باشد. پس اگر مؤمن، به توحید، نبوت و معاد و دیگر آموزه‌های بنیادین دینی علم 

داشته باشد و در این علم هیچ شک و تردیدی نداشته باشد، ایمان او یقینی خواهد بود. روشن است که 

ایمان یقینی بدون شناخت یقینی ممکن نخواهد بود. یکی از ویژگی‎های صادقان در قرآن این است که 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  66

هیچ شک و تردیدی در عقاید خود ندارند )حجرات، ۱۵(. از سوی دیگر، صدق در قرآن معادل تقواست. 

بنابراین، اهل تقوا دارای ایمان یقینی هستند. 

یقین مراتبی دارد. عِلْـمَ الْیَقِیِن )تکاثر، 5( که اولین مرتبۀ یقین است، یقین ناشی از برهان است و عَیْْنَ 

ق ایمان و حَقُّ الْیَقِیِن )واقعه، ۹۵( که 
َّ
الْیَقِیِن )تکاثر، 7(، که مرتبۀ دوم یقین است، یقین ناشی از شهود متعل

ق ایمان است. ایمان اهل تقوا مرتبهٔ اول یقین یعنی 
َّ
مرتبۀ اعلای یقین است، یقینی ناشی از اتحاد با متعل

علم الیقین و یقین عقلی است و از آیه ۱۵ سوره حجرات هم همین استفاده می‌شود. مؤید این برداشت 

این است که این آیه )حجرات، ۱۵( در مقام تبیین ایمان و مراتب آن در مقابل اسلام یعنی اقرار زبانی 

است. این تقابل اقتضا می‌کند که منظور از عدم شک و تردید در آیه عدم شک و تردید شناختی و عقلی 

باشد؛ زیرا در اقرار زبانی شناختی وجود ندارد و در شک و تردید به سر می‌برد.

دلیل دیگر بر این مطلب این است که مطابق روایات، چنانکه پیش از این گفته شد، یقین بالاترین 

مرتبۀ ایمان و دینداری است. از سوی دیگر، ایمان اهل یقین یقین شهودی است که ناشی از شهود حقایق 

مٰٰاوٰاتِ وَ الْْأرَْضِ وَ لیَِکُونَ مِنَ الْـمُوقِنیَِن )انعام، 75(؛ و این  غیبی است: »وَ کَذٰلکَِ نُرِی إبِْرٰاهِیمَ مَلَکُوتَ اَلسَّ

گونه، ملکوت آسمان‎ها و زمین را به ابراهیم نمایاندیم تا از جمله یقین‏کنندگان باشد«. ملکوت صیغۀ 

با مِلک که به معنای مالکیت است تفاوت دارد.  مبالغۀ مُلک است. مُلک به معنای حاکمیت است و 

حاکمیت هم به معنای فرمانروایی و تسلط است. پس ملکوت، که صیغۀ مبالغه مُلک است، به معنای 

حاکمیت بلامنازغ و کامل است. بنابراین، ملکوت آسمان‎ها و زمین به معنای حاکمیت بلامنازع و کامل 

بر آسمان‎ها و زمین است. مطابق این آیه، خداوند پرده از برابر دیدگان حضرت ابراهیم برداشت و 

او جنبۀ پنهان آسمان‎ها و زمین را مشاهده کرد و دید که همۀ آسمان‎ها و زمین و همۀ موجودات ساکن 

در آنها همگی تحت حاکمیت کامل و بلامنازع خداوند متعال هستند و هیچ موجودی جز به ارادۀ او به 

وجود نمی‌آید و جز به ارادۀ او نابود نمی‌شود و هیچ حرکت و هیچ سکونی از قلمرو ارادۀ او بیرون نیست. 

به‌همین‌جهت، به مبارزه با بت پرستی برخاست. همچنین خداوند از قول گناهکاران در روز قیامت نقل 

نٰا وَ سَمِعْناٰ  أَبْصََرْ نٰا  می‌کند که پس از دیدن رستاخیز و حساب و کتاب و بهشت و جهنم می‌گویند: »رَبَّ

ا مُوقِنُونَ ﴿السجده‏، 12﴾؛ خدایا ]آنچه را گفته بودی و وعده داده بودی[ دیدیم و  فَارْجِعْناٰ نَعْمَلْ صٰالِِحاً إنِّٰ

شنیدیم. پس ما را ]به دنیا[ برگردان تا کارهای شایسته انجام دهیم که ما اهل یقین هستیم.« از این آیه هم 



67............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

به روشنی فهمیده می‌شود که منظور از یقین یقین شهودی است؛ زیرا گناهکاران در روز قیامت پس از 

مشاهدۀ حقایق خود را اهل یقین تلقی می‌کنند.

از یقین  پایین‎تر  به اهل یقین دارد و از سوی دیگر، تقوا مرتبه‌ای  بنابراین، یقین شهودی اختصاص 

است. بنابراین، یقین اهل تقوا باید همان یقین عقلی باشد. پس شاخصهٔ سوم اهل تقوا شناخت جامع و 

یقینی و ایمان یقینی است. 

 به همۀ دستورات دینی پایبندند و اهل 
ً

 متقین کاملًا
ً
از آنچه گفتیم، روشن شد که مطابق آیات، اولا

 مطابقت میان عقیده و عمل مؤمن است و دینداری 
ْ

 در دینداری خود صادقند. صدق
ً
عصیان نیستند. ثانیا

 درستکار 
ً
صادقانه، هماهنگی کامل میان قلب و زبان و عمل مؤمن در عقاید و اعمال و انگیزه‌هاست. ثالثا

به  احسان  و  متقین محسن هستند  که  می‌دهند. چرا  انجام  وجه  بهترین  به  را  دینی  دستورات  و  هستند 

نیکی  به  را  نیک  کار  و  که عمل صالح  است  و محسن کسی  نیکوست  وجه  به  نیکو  کار  انجام  معنای 

انجام می‌دهد. نیکو انجام دادن اعمال صالح به این معناست که محسن همتش آن است که دستورات 

 شناخت آنها جامع و عمیق است و هیچ شک و تردیدی در 
ً
خداوند را به بهترین وجه انجام بدهد. رابعا

معرفت‎های خود ندارند و ایمان آنها نیز یقینی است. البته، یقین آنها در حد علم الیقین است. 

به این ترتیب، تقوا به عنوان مرتبۀ سوم دینداری چهار شاخصه دارد: ۱( پایبندی کامل به آموزه‌های 

دینی؛ ۲( صداقت یعنی هماهنگی میان قلب و زبان و اعضا؛ ۳( درستکاری و احسان یعنی اهتمام به 

انجام وظایف به بهترین وجه و ۴( معرفت و ایمان یقینی. دیندار متقی هم اهتمام دارد همۀ وظایف دینی 

را کامل انجام دهد )تقوا(، هم اهتمام دارد وظایف دینی خود را از صمیم قلب و با همۀ توان )صدق(، به 

خوبی و به بهترین وجه )درستکاری و احسان( انجام دهد و هم به آموزه‌های دینی معرفت جامع و عمیق 

و یقینی و ایمان راسخ و یقینی دارد.

تقوا به عنوان مرتبه‌ای از دینداری در تقسیم‌بندی‎های متفکران مسلمان مطرح نشده است. اما ایمان 

خواص در تقسیم‌بندی سید حیدر و ایمان مرتبۀ دوم در تقسیم‌بندی علامۀ طباطبایی را می‌توان با مسامحه 

معادل تقوا دانست. اما در تقسیم‌بندی ملاصدرا هیچکدام از مراتب را نمی‌توان معادل مرتبۀ تقوا دانست؛ 

زیرا در تقسیم‌بندی ملاصدرا ملاک اصلی، میزان شناخت و ایمان است و به پایبندی عملی که جوهرۀ 

تقواست توجهی نشده است.



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  68

نتیجه‌گیری و تبیین دلالت‎های تربیتی
از مطالب گفته شده به این نتایج رسیدیم: 

حد  در  دینی  آموزه‌های  به  مؤمن  ظنی.  ایمان  و  معرفت   )۱ از:  عبارتند  ایمان  اصلی  شاخصه‌های 

متعارف معرفت دارد. به این معنا که در این سطح، فرد دیندار معرفت‎های ضروری و حد اقلی نسبت به 

آموزه‌های بنادین اعتقادی و عبادی و اخلاقی را دارد، اما این معرفت نه جامع است، نه عمیق و فقط به 

اندازه‌ای است که زمینه‌ساز ایمان قلبی باشد. ایمان او نیز متناسب با همین معرفت، ایمان ظنی است. 

۲( پایبندی به آموزه‌های اساسی. مؤمن آموزه‌های اساسی دین را انجام می‌دهد، به این معنا که واجبات 

مهم مانند نماز و روزه و زکات را به صورت متعارف انجام می‌دهد و از محرمات اساسی و مهم دوری 

می‌کند. اما در انجام واجبات و ترک محرمات خیلی دقت و اهتمام هم ندارد و به همین جهت ممکن 

است نمازش را سر وقت نخواند یا حتی گهگاه نمازش قضا شود.

همهٔ  به  مرحله  این  در  دیندار  فرد  یقینی.  ایمان  و  معرفت   )۱ از:  عبارتند  تقوا  اصلی  شاخصه‌های 

آموزه‌های دینی علم یقینی جامع و عمیق دارد. توحید و نبوت، امامت و معاد، وجوب نماز و نقشش در 

تقرب به خدا، لزوم روزه و نقشش در تحقق تقوا و .... برای او یقینی است و در اینها هیچ تردیدی ندارد. 

از آنجا که ایمان مبتنی بر معرفت است، ایمان اهل تقوا نیز یقینی است. ۲( پایبندی به همهٔ آموزه‌ها. 

از  به بسیاری  از همهٔ محرمات دوری می‌کند. حتی نسبت  و  انجام می‌دهد  را  فرد متقی همهٔ واجبات 

مستحبات و مکروهات نیز همین اهتمام را دارد. او در انجام دستورات الهی بسیار دقت می‌کند و سعی 

می‌کند آنها را به صورت کامل و به بهترین وجه انجام دهد. ۳( صداقت و ۴( درستکاری.

جدول شماره ۱: شاخصه‌های ایمان و تقوا
شاخصه‌هامرتبه دینداری

****پایبندی به مهم‌ترین آموزه‌هامعرفت ضروری و ایمان ظنیایمان

درستکاری و احسانصداقتپایبندی کاملمعرفت و ایمان یقینی یقینی تقوا

روشن است که هدف تربیت دینی، اسلام به معنای اقرار زبانی تنها نیست؛ زیرا باقی ماندن در سطح 

اسلام برای سعادت انسان کافی نیست. آنچه مهم و مطلوب و هدف است زمینه‌سازی برای شکل‌گیری 

ایمان و تقوا در متربی است؛ ایمان در مراحل پایین و تقوا در مراحل بالاتر. برای رسیدن به این هدف چه 



69............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

چیزهایی لازم است؟ چه تغییراتی باید در متربی ایجاد شود تا ایمان و تقوا در او شکل بگیرد؟

این  زیرا  است؛  بالا  پرسش  به  پاسخ  کردن  پیدا  برای  خوبی  راهنمای  تقوا  و  ایمان  شاخصه‌های 

شاخصه‌ها به ما می‌گویند چه تغییراتی باید در متربی ایجاد شود و این می‌تواند رویکرد و جهت‌گیری 

کلی تربیت دینی را مشخص کند. 

چنانکه پیش از این گفته شد، ایمان دو شاخصه دارد: ایمان ظنی مبتنی بر معرفت ضروری و پایبندی 

به مهم‌ترین آموزه‌ها. تحقق این دو شاخصه مستلزم آن است که دو ویژگی در متربی پرورش پیدا کند: 

۱.حد اقلی از درک و فهم و ۲. حد اقلی از تسلط بر میل‎ها و گرایش‎های منفی که مانع رعایت واجبات 

و محرمات می‌شوند. 

برای تحقق تقوا نیز چهار ویژگی باید در متربی پرورش یابد: ۱. درک و فهم عالی؛ ۲. تسلط کامل 

بر میل‎ها و گرایش‎های منفی؛ ۳. صداقت به معنای مطابقت ظاهر و باطن؛ ۴. درستکاری یعنی دقت و 

جدیت در انجام کامل و صحیح هر کار. 

درک و فهم و تسلط بر میل‎ها و گرایش‎های منفی دو عنصر مشترک هستند و تفاوت آنها در شدت و 

ضعف است؛ به این معنا که هم برای شکل‌گیری ایمان، هم برای شکل‌گیری تقوا، پروش این دو عنصر 

لازم است. ولی دو عنصر صداقت و درستکاری خاص تقوا هستند. از سوی دیگر، درک و فهم، نیازمند 

علم و دانش معتبر و قدرت تفکر است. کسب علم بدون پرورش تفکر و پرورش تفکر بدون کسب علم 

نمی‌تواند به فهم و بینش منجر شود. بنابراین، برای دستیابی به درک و فهم ضرورت دارد قدرت تفکر و 

گاهی در متربی رشد پیدا کند. علم و آ

به این ترتیب، رویکرد به تربیت دینی که از تحلیل ایمان و تقوا به دست می‌آید، رویکردی است که 

بر چهار رکن استوار است. این چهار رکن عبارتند از:

پروری: از آنجا که درک و فهم، نیازمند علم و دانش معتبر و قدرت  گاهی‌بخشی و تفکر نخست، آ

تفکر است، یکی از ارکان رویکرد مطلوب به تربیت دینی که باید از ابتدا مورد توجه قرار بگیرد، علم‌آموزی 

گاهی و قدرت تفکر است که متربی می‌تواند حق را از باطل و  و تفکرپروری در متربیان است. با علم و آ

درست را از نادرست تشخیص بدهد و گرفتار شبهات و مغالطات و تبلیغات فریبندهٔ شیطان و لشگریانش 

نشود و راه راست را پیدا کند. بدیهی است که آموزش تفکر و آموزش علم باید همراه با هم و در ضمن یک 



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  70

فرایند صورت بگیرد. همزمان و همراه با آموزش علم دینی پرورش تفکر هم باید انجام شود.  

دوم، تسلط بر میل‎ها و گرایش‎های منفی: دینداری در مرتبهٔ ایمان و تقوا تنها عقیده و باور قلبی نیست، 

بلکه افزون بر آن نیازمند انجام عبادات واجب، پرهیز از محرمات و پرورش صفات اخلاقی هم هست. 

امور تسلط داشته  این  با  ناسازگار  بر میل‎ها و گرایش‎های  اقتضا می‌کند فرد دیندار  این آموزه‌ها  رعایت 

باشد. بنابراین، یکی دیگر از ارکان تربیت دینی زمینه‌سازی برای مدیریت صحیح تمایلات و گرایش‎ها و 

تسلط بر آنهاست که در متون دینی از آن به مبارزه با هواهای نفسانی تعبیر شده است.

به همین  از ویژگی‎های تقواست و  باطن یکی  به معنای مطابقت ظاهر و  صداقت  سوم، صداقت: 

جهت، تحقق دینداری در مرتبهٔ تقوا افزون بر دو عنصر سابق نیازمند صداقت هم هست. بنابراین، سومین 

رکن از ارکان تربیت دینی پرورش صداقت در متربی است.

چهارم، درستکاری: دقت و درستکاری همان احسان به معنای خوب انجام دادن کار است. چنانکه 

پیش از این گفته شد، یکی از وجوه تمایز تقوا از ایمان همین دقت و درستکاری است. بنابراین، برای 

به همین  و  یابد  پرورش  متربی  در  این خصوصیت  ابتدا  همان  از  دارد  تقوا ضرورت  مرحلهٔ  به  رسیدن 

جهت، دقت و درستکاری رکن چهارم تربیت دینی است.

رویکرد مطلوب به تربیت دینی بر این چهار رکن استوار است و همهٔ فعالیت‎های تربیتی معطوف به 

رشد آنهاست. این رویکرد همهٔ ابعاد وجودی انسان یعنی بعد ذهنی، بعد عاطفی و بعد رفتاری را در بر 

گاهی‎بخشی و تفکرپروری معطوف به بعد ذهنی است؛ تسلط بر میل‎ها و گرایش‎های منفی  می‌گیرد. آ

ناظر به بعد عاطفی است و صداقت و درستکاری ناظر به بعد رفتاری است.



71............................................... شاخصه‌های ایمان و تقوا در قرآن و دلالت‏های آن برای تدوین رویکرد جامع به تربیت دینی 

منابع
قرآن کریم. -

ابن منظور، محمد بن مکرم. )۱۴۱۴(. لســان العرب )ویرایش جمال الدین میردامادی، ج۱-15(. دار  -

الفکر للطباعة و النشر و التوزیع- دار صادر.

احمدزاده، ‌ســید‌مصطفی. )۱۳۹۸(. چیســتیِ ایمــان در قرآن کریم به روش تحلیــل محتوای کیفی.  -

مطالعات قرآن و حدیث، 24)12(، ص164-135.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

بستانی، فؤاد افرام. )بی‌تا(. فرهنگ ابجدی )ترجمه رضا مهیار(. انتشارات اسلامی. -

دباغ، ‌احســان، و ناصح، ‌علی‌احمد )۱۳۹۷(. تحلیل تفســیری مراتب و درجات ایمان و کفر و رابطه  -

ایمان و عمل صالح. مطالعات تفسیری، 33)9(، ص160-137.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

راغب اصفهانی، حســین بن محمد )۱۴۱۲(. مفردات ألفاظ القرآن‏ )ویرایش صفوان عدنان داوودی(.  -

دار الشامیة.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

صادقی، هادی )۱۳۸۳(. ایمان در اســام. فصلنامه علمی پژوهشــی انجمن معارف اسلامی ایران،  -

1)1(، ص102-75.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

طباطبایی، محمدحسین )۱۳۹۰(. المیزان فی تفسیر القرآن )ج ۱-20(. المؤسسة الاعلمی للمطبوعات.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ -

فیومی، احمد بن محمد )۱۴۱۴(. المصباح المنیر فی غریب الشــرح الکبیر )ج ۱-2(. مؤسسة دار ال -

هجره.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

کلینی، محمد بن یعقوب )۱۴۰۷(. الکافــی )ویرایش غفارى على اکبر و آخوندى، محمد، ج8-۱(.  -

دار الکتب الاسلامیه.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬

مکارم شیرازی، ناصر و جمعی از همکاران )۱۳۷۱(. تفسیر نمونه‏ )ج ۱-28(. دار الکتب الاسلامیه.‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬‬ -

References
*The Holy Quran.
 - Ibn Manzoor, Muhammad ibn Makram. (1934). Lisan al-Arab (edited by Jamal al-

Din. [In Arabic]
 - Ahmadzadeh, Seyyed Mustafa. (1998). The nature of faith in the Holy Quran 

through qualitative content analysis. Quran and Hadith Studies, 24(12), 135-164. 
[In Persian]



..............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  72

 - Bostani, Fouad Afram. (Bita). Farhang al-Abjadi (translated by Reza Mahyar). Is-
lamic Publications.  [In Arabic]

 - Dabbagh, Ihsan; and Naseh, Ali Ahmad. (1997). Interpretive analysis of the levels 
and degrees of faith and disbelief and the relationship between faith and righteous 
deeds. Interpretive Studies, 33(9), 137-160. [In Persian]

 - Ragheeb Isfahani, Hossein bin Muhammad. (1412). Mufradat al-Faz al-Quran (ed. 
Safwan Adnan Davoudi). Dar al-Shamiyya. [In Arabic]

 - Sadeghi, Hadi. (1383). Faith in Islam. Quarterly Journal of the Islamic Education 
Association of Iran, 1(1), 75-102. [In Persian]

 - Tabatabai, Mohammad Hossein. (1390). Al-Mizan in the Interpretation of the Quran 
(vol. 1–20). Al-Massaq al-Alami for Publications.  [In Arabic]

 - Fayumi, Ahmad bin Muhammad. (1414). Al-Misbah al-Munir in the Strangeness of 
the Great Explanation (vol. 1–2). Dar Al-Hijrah Foundation.  [In Arabic]

 - Kulaini, Muhammad ibn Yaqub. (1407). Al-Kafi (ed. by Ghaffari Ali Akbar and 
Akhundi, Muhammad, vol. 1–8). Dar Al-Kutb Al-Islamiyya. [In Arabic]

 - Makarim Shirazi, Nasser and a group of colleagues. (1371). Tafsir Al-Numno (vol. 
1–28). Dar Al-Kutb Al-Islamiyya.[In Persian]


