
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 111-145 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

The Evolution of Child Education Studies in the Qom 

Seminary Over the Past Century

Hassan Najafi1 

This article was written with the support of the Permanent Secretariat of the Congress of the 100th  
Anniversary of the Re-establishment of the Qom Seminary and the Achievements and Tributes of Grand 

Ayatollah Hajj Sheikh Abdul Karim Haeri.

1. Assistant Professor, Department of Educational Sciences, Farhangian University, Tehran, Iran.

hnajafih@cfu.ac.ir

Received: 2025/06/15; Accepted 2025/11/11

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: Since its formal establishment during the In the late 
first Hijri century and its revival by Ayatollah Abdulkarim Haeri Yazdi, the Qom 
Seminary has played a pivotal role in preserving, promoting, and developing Shi-
ite culture and knowledge. Initially focused on teaching jurisprudence, principles of 
jurisprudence, and exegesis, the seminary has undergone significant transformations 
over the past century, particularly in the realm of child education. From the perspec-
tive of the Qom Seminary, Child education, as a fundamental pillar of Islamic cultural 
development, not only contributes to preserving the religious identity of the younger 
generation but also plays a crucial role in addressing modern challenges such as the 
influence of Western culture, emerging technologies, and changing lifestyles. This 
study aims to explore the evolution of child education studies in the Qom Seminary 
over the past century, examining the main trends, key figures, and influential cultur-
al-social factors in these transformations. The study not only elucidates the historical 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://hnajafih@cfu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0003-3473-3424


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 111-145 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

and contemporary role of the seminary in child education but also, by identifying the 
strengths and weaknesses of these studies, lays the groundwork for research policy-
making and the design of educational models aligned with future needs.
Methodology: This research adopts a qualitative approach using a descriptive case 
study method. Data were collected through library and documentary methods, focusing 
on published works related to child education in the Qom Seminary. Sampling was 
conducted purposefully, selecting works that specifically addressed child education. 
Data analysis was performed inductively, involving identification, categorization, and 
description steps. To ensure the validity of the findings, the research output was re-
viewed by two evaluators before presentation and three evaluators at the “Congress on 
the Centenary of the Re-establishment of the Qom Seminary,” and it was finalized after 
revisions.
Findings: The term “evolution” in its literal sense refers to a change in state or a 
transition from one form to another, and in technical terms, it denotes the study and 
explanation of significant changes in one or more components that shape the essence 
and identity of a phenomenon, occurring gradually and continuously over time. Ed-
ucational studies refer to a set of interdisciplinary research that examines various 
dimensions of a learner’s psychological, moral, social, and spiritual development. 
These studies focus on educational needs, effective educational methods, the role of 
influential institutions such as family and school, and the place of religious teachings 
in shaping the learner’s beliefs and values, aiming to elucidate the complex process 
of growth and elevation. 
In this regard, the analysis of the evolution of child education studies in the Qom 
Seminary highlights four distinct periods, each marking a gradual progression from 
traditional approaches to the production of specialized knowledge. In the first period 
(from the establishment of the seminary in 1921 to the 1960s), child education was 
primarily based on traditional, non-systematic oral methods, with the transmission of 
religious knowledge occurring through families, traditional schools (maktabs), and 
oversight by clerics. The emphasis was on memorizing the Quran, basic ethics, and 
religious rulings, without considering the child as an independent subject of study; 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 111-145 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

instead, simplified concepts for children were prevalent in sermons and home-based 
education. The second period (1962–1978) was marked by an initial acquaintance 
with modern educational discourse, influenced by the expansion of universities and 
publications like Maktab-e Islam. During this period, discussions on the role of emo-
tions, children’s rights, and comparisons between Islamic and modern education 
emerged, though traditional boundaries were largely maintained. The third period 
(1979–2001), following the Islamic Revolution, saw development and systematiza-
tion with an explanatory approach. The revolution and the Iran-Iraq War highlighted 
values such as sacrifice and resistance, with institutions like family, mosques, and 
religious gatherings gaining prominence. Finally, the fourth period (2002–present) 
has leaned toward the production of specialized knowledge. Works in this period 
have been authored with interdisciplinary approaches, including jurisprudential, psy-
chological, and philosophical perspectives, moving toward indigenous models by cri-
tiquing Western paradigms.
Conclusion: The Qom Seminary, transitioning from traditional to specialized stages, 
has played an active role in child education and has offered Islamic models to counter 
modern challenges. This transformation, from maintaining ties with religious sources 
to methodically critiquing Western approaches, reflects the seminary’s dynamism and 
emphasizes the child’s innate nature and dignity as a foundation for cultural develop-
ment. However, it faces challenges such as discursive fragmentation (lack of theoreti-
cal coherence), the absence of comprehensive models, and a disconnect from practical 
implementation, which, if unresolved, pose serious consequences. On the theoretical 
level, discursive fragmentation causes confusion among educators, parents, and pol-
icymakers, undermining trust in Islamic models. Without a cohesive framework, the 
seminary cannot effectively compete with scientifically and media-supported secular 
and liberal discourses. On the practical level, the lack of applicable models endan-
gers the upbringing of a generation alienated from Islamic values and influenced by 
non-indigenous cultures. Additionally, the gap with educational institutions reduces 
the seminary’s influence on cultural development. Proposed solutions include hold-
ing cohesive conferences with the participation of seminary scholars, academics, and 
the Ministry of Education to develop educational models, signing agreements with 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


Islamic. Edu. 2025. Winter 20(54): 111-145 ;   		       DOI:10.30471/EDU.2025.10579.2962

Islamic Education (EDU)
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

Original Article

schools to implement Islamic educational frameworks, and producing educational 
applications for children to address these challenges.
Keywords: Child, Educational Studies, Qom Seminary, Historical Evolution.

Cite this article: Najafi, Hassan (2025). The Evolution of Child Education Studies in the 
Qom Seminary Over the Past Century. Journal of Islamic Education 20(54): 111-145.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	145-111تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم
حسن نجفی1 

این مقاله با حمایت دبیرخانه دائمی کنگره یکصدمین سالگشــت بازتأسیس حوزه علمیه قم و دستاوردها 
و نکوداشت آیت الله العظمی حاج شیخ عبدالکریم حائری تألیف شده است.

1. استادیار گروه آموزش علوم تربیتی، دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران.
hnajafih@cfu.ac.ir

تاریخ دریافت: 1404/03/25؛ تاریخ پذیرش: 1404/08/20

چکیده گسترده
آن  مجدد  احیای  و  دوره صفویه  در  رسمی  تأسیس  زمان  از  قم  علمیه  اهداف: حوزه  و  مقدمه 
و  فرهنگ  توسعه  و  ترویج  حفظ،  در  محوری  نقشی  یزدی،  حائری  عبدالکریم  آیت‌الله  توسط 
معارف شیعی ایفا کرده است. این حوزه، که در ابتدا بر آموزش فقه، اصول و تفسیر متمرکز بود، 
در سده اخیر با تحولاتی مواجه شد که منجر به بازنگری در رویکردهای آن، به‌ویژه در حوزه 
تربیت کودک، گردید. تربیت کودک به‌عنوان یکی از ارکان اساسی فرهنگ‌سازی اسلامی، از 
منظر حوزه علمیه قم نه‌تنها به حفظ هویت دینی نسل جدید کمک می‌کند، بلکه در پاسخ‌گویی 
به چالش‌های مدرن مانند نفوذ فرهنگ غربی، فناوری‌های نوین و تغییرات سبک زندگی نقش 
تربیتی کودک در حوزه علمیه  با هدف واکاوی سیر تطور مطالعات  این پژوهش  کلیدی دارد. 
قم طی صد سال گذشته، به بررسی جریان‌های اصلی، چهره‌های کلیدی و عوامل مؤثر فرهنگی-
حوزه  معاصر  و  تاریخی  نقش  تبیین  به  نه‌تنها  مطالعه  این  می‌پردازد.  تحولات  این  در  اجتماعی 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/
http://hnajafih@cfu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0003-3473-3424


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	145-111تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

در تربیت کودک کمک می‌کند، بلکه با شناسایی نقاط قوت و ضعف این مطالعات، زمینه‌ساز 
سیاست‌گذاری پژوهشی و طراحی مدل‌های تربیتی متناسب با نیازهای آینده خواهد بود.

روش: این پژوهش از رویکرد کیفی با روش مطالعه موردی توصیفی بهره گرفته است. داده‌ها از طریق 
روش کتابخانه‌ای و اسنادی، با تمرکز بر آثار منتشرشده در حوزه تربیت کودک در حوزه علمیه قم، 
گردآوری شدند. نمونه‌گیری به‌صورت هدفمند انجام و آثاری انتخاب شدند که به موضوع تربیت کودک 
پرداخته بودند. تحلیل داده‌ها در چارچوبی استقرایی با گام‌های شناسایی، دسته‌بندی و توصیف انجام گرفت. 
برای اطمینان از اعتبار یافته‌ها، خروجی پژوهش توسط دو ارزیاب پیش از ارائه و سه ارزیاب در »کنگره 

یکصدمین سالگرد بازتأسیس حوزه علمیه قم« بررسی و پس از اصلاحات، تأیید شد.
اصطلاح  در  و  دیگر  به شکل  شکلی  از  گذر  و  حالت  تغییر  معنای  به  لغت  در  تطور  یافته‌ها: 
و  ماهیت  تکون  ارکان  از  رکن  چند  یا  یک  در  درخور  معتنابه  تغییرات  تبیین  و  مطالعه  به 
و  زمان  در طول  که  به‌گونه‌ای  است  تدریجی  آن  فرایند  و  دارد  اشاره  پدیده  هویت‌بخش یک 
میان‌رشته‌ای  پژوهش‌های  از  مجموعه‌ای  به  نیز  تربیتی  مطالعات  می‌دهد.  رخ  پیوسته  به‌صورت 
اطلاق می‌شود که ابعاد مختلف رشد روانی، اخلاقی، اجتماعی و معنوی متربی را بررسی می‌کنند. 
این پژوهش‌ها با تأکید بر نیازهای تربیتی، شیوه‌های مؤثر تربیت، نقش نهادهای تأثیرگذار مانند 
خانواده و مدرسه و نیز جایگاه آموزه‌های دینی در شکل‌گیری باورها و ارزش‌های متربی، در پی 
تبیین فرایند پیچیده‌ی رشد و تعالی هستند. در این راستا تحلیل سیر تطور مطالعات تربیتی کودک 
پیشرفتی  نشان‌دهنده  کدام  هر  که  می‌سازد  برجسته  را  متمایز  دوره  چهار  قم  علمیه  حوزه  در 
تأسیس  )از  اول  دوره  در  است.  تخصصی  دانش  تولید  سمت  به  سنتی  رویکردهای  از  تدریجی 
حوزه در ۱۳۰۰ تا دهه ۱۳۴۰(، تربیت کودک عمدتاً بر پایه الگوی سنتی و آموزش‌های شفاهی 
غیرنظام‌مند استوار بود، جایی که انتقال معارف دینی از طریق خانواده، مکتب‌خانه‌ها و نظارت 
روحانیون صورت می‌گرفت. تأکید بر حفظ قرآن، اخلاق اولیه و احکام دینی بود، بدون اینکه 
کودک به‌عنوان سوژه‌ای مستقل مطالعاتی مطرح شود؛ در عوض، ساده‌سازی مفاهیم برای کودکان 
در منابر و آموزش‌های خانگی غالب بود. دوره دوم )۱۳۴۱ تا ۱۳۵۷( با آشنایی اولیه با گفتمان 
تربیت مدرن همراه است، که تحت تأثیر گسترش دانشگاه‌ها و نشریاتی مانند مکتب اسلام رخ 
با  تربیت اسلامی  نقش عواطف، حقوق کودک و مقایسه  فعالیت‌هایی درباره  این دوره  داد. در 

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


پژوهشی مقاله:  نوع 

تربیت اسلامی
Journal homepage: https://islamicedu.rihu.ac.ir/

EDU:10.30471/D. 2025.10579.2962   	145-111تربیت اسلامی، زمستان 1404،‌ دوره 20،‌ شماره 54، صص                           

مدرن انجام گردید، اما همچنان مرزهای سنتی حفظ شد. در دوره سوم )۱۳۵۸ تا ۱۳۸۰( پس 
از انقلاب اسلامی، توسعه و نظام‌مندی با رویکرد تبیینی شکل گرفت. انقلاب و جنگ تحمیلی، 
ارزش‌هایی مانند ایثار و مقاومت را برجسته کرد و نهادهایی مانند خانواده، مساجد و هیئت‌ها 
دارد.  گرایش  تخصصی  دانش  تولید  به  تاکنون(   ۱۳۸۱( دوره چهارم  نهایتاً  یافتند.  محوری  نقش 
آثار این دوره با رویکردهای میان‌رشته‌ای یعنی فقهی، روان‌شناختی و فلسفی تألیف شده‌اند. این 

دوره با نقد انگاره‌های غربی به سمت الگوهای بومی حرکت کرده است.
نتیجه‌گیری: حوزه علمیه قم با عبور از مراحل سنتی به تخصصی، توانسته نقش فعالی در تربیت 
کودک ایفا کند و الگوهایی اسلامی را در برابر چالش‌های مدرن ارائه دهد. این تحول، از حفظ 
و  فطرت  بر  تأکید  و  است  پویایی حوزه  نشان‌دهنده  غربی،  نقد روشمند  تا  دینی  منابع  با  پیوند 
دچار  این وجود  با  است.  کرده  تقویت  فرهنگ‌سازی  برای  پایه‌ای  به‌عنوان  را  کرامت کودک 
چالش‌هایی مانند پراکندگی گفتمانی )عدم یکپارچگی نظری(، فقدان مدل‌های جامع و فاصله از 
میدان عمل است که عدم رفع آنها عواقب و تهدیدات جدی در پی دارد. در بعد نظری، پراکندگی 
گفتمانی باعث سردرگمی مربیان، والدین و سیاست‌گذاران می‌شود و اعتماد به الگوهای اسلامی 
را تضعیف می‌کند. بدون چارچوب منسجم، حوزه علمیه نمی‌تواند در برابر گفتمان‌های سکولار 
با پشتوانه علمی و رسانه‌ای قوی رقابت کند. در بعد عملی، فقدان مدل‌های کاربردی،  لیبرال  و 
تربیت نسلی را به خطر می‌اندازد که با ارزش‌های اسلامی بیگانه است و تحت تأثیر فرهنگ‌های 
کم  را  فرهنگ‌سازی  در  حوزه  نفوذ  تربیتی  مراکز  با  فاصله  همچنین  می‌گیرد.  قرار  غیربومی 
می‌کند. برگزاری نشست‌های منسجم با حضور حوزویان، دانشگاهیان و آموزش‌وپرورش برای 
تدوین مدل‌های تربیتی، انعقاد تفاهم‌نامه با مدارس برای اجرای الگوهای اسلامی در آموزش و 

تولید اپلیکیشن‌های تربیتی برای کودکان راهکارهای برون‌رفت از چالش‌هاست.
واژگان کلیدی: کودک، مطالعات تربیتی، حوزه علمیه قم، تطور تاریخی.

استناد: نجفی، حسن )1404(. سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم. مجله 
تربیت اسلامی 20)54(: 145-111.

 https://islamicedu.rihu.ac.ir/


.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  118

1. مقدمه
حوزه‌های علمیه، به‌عنوان مراکز آموزش علوم دینی در سنت شیعی، در دوره معاصر به‌ویژه با نام حوزه 

علمیه قم شناخته می‌شوند. شکل نوین این نهاد آموزشی در سال ۱۳۰۰ شمسی به همت آیت‌الله شیخ 

عبدالکریم حائری تأسیس شد و از آن زمان تاکنون، نقش برجسته‌ای در گسترش معارف دینی و تربیت 

علمی و اخلاقی طلاب ایفا کرده است )بنیاد دائره المعارف اسلامی، 1375، ج1، ص6635(.

استوار  و حدیث  قرآن  آموزه‌های  و  اسلام  معرفتی  بنیان‌های  بر  که  قم،  علمیه  تربیتی حوزه  گفتمان 

گاهی از تحولات فکری  است، تمامی مراحل زندگی انسان، از کودکی تا بزرگسالی را دربر می‌گیرد و با آ

روز و نقد دیدگاه‌های تربیتی غربی، به تولید دانش تربیتی اسلامی پرداخته است. در این میان، تربیت 

اسلامی در دوره کودکی به‌عنوان یکی از محورهای کلیدی این گفتمان مورد توجه قرار گرفته است. این 

تمرکز به دلیل اهمیت دوره کودکی در شکل‌گیری شخصیت دینی، ارزش‌ها و هویت اسلامی و همچنین 

ضرورت‌های فرهنگ‌سازی دینی در نظام اسلامی برجسته شده است. تلاش‌های حوزوی در این زمینه 

در قالب تدوین آثار آموزشی، برگزاری دوره‌های تربیتی و تولید محتوای دینی متناسب با نیازهای کودکان 

تجلی یافته است. 

سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در حوزه علمیه قم، پدیده‌ای پیچیده و چندبعدی است که فراتر 

از یک کاوش تاریخی صرف عمل می‌کند. این بررسی کمک می‌کند تا به درک عمیق‌تری از چگونگی 

و دغدغه‌ها تحت  نگرش‌ها  این  بپردازیم.  تربیت کودکان  با  مرتبط  و دغدغه‌های  نگرش‌ها  شکل‌گیری 

تأثیر بسترهای فکری، فرهنگی و اجتماعی مختلفی قرار دارند که در طول تاریخ تغییر کرده‌اند. با نگاهی 

عمیق‌تر، می‌توان دریافت که هر دوره‌ای از تاریخ، تحت تأثیر پیشرفت‌های علمی، تغییرات اجتماعی 

و تحولات فرهنگی، نگرش‌های نوینی نسبت به مفهوم "کودک" و "تربیت" ارائه می‌دهد. برای مثال، در 

برخی دوره‌ها، کودکان به‌عنوان وابسته به بزرگ‌ترها دیده می‌شدند )رشیدپور، 1362، ص5(، در حالی 

کید شده است )محسن‌پور و حسینی‌زاده،  که در دوره‌های دیگر، بر قابلیت‌های خلاقانه و استقلال آنها تأ

1403، صص120-121(. این نوع بررسی همچنین این امکان را می‌دهد که نقاط قوت و کاستی‌های 

موجود بازشناسی شود. 

قم،  علمیه  اخیر حوزه  در سده  تربیتی کودک  مطالعات  تطور  تحلیل سیر  با هدف  پژوهش حاضر 



119.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

معرفتی،  زمینه‌های  بررسی  به  مؤثر،  چهره‌های  و  آثار  جریان‌ها،  مهم‌ترین  شناسایی  ضمن  می‌کوشد 

اجتماعی و فرهنگی این تحولات بپردازد. فهم این سیر می‌تواند به درک عمیق‌تر از نقش حوزه در تربیت 

نسل نو کمک کرده و زمینه‌ساز هم‌افزایی با نظام آموزش رسمی کشور باشد.

2. روش‌شناسی
از آنجا که پژوهش در پی ارائه توصیفی نظام‌مند از تحولات تاریخی-معرفتی مرتبط با تربیت کودک طی 

سده اخیر حوزه علمیه قم بود رویکرد پژوهش کیفی و روش آن مطالعه موردی از نوع توصیفی است. از 

نظر بلومبرگ1 )2018( این‌گونه پژوهش هنگامی اجرا می‌شود که پژوهشگر قصد داشته باشد جزئیات 

یک پدیده یا مسئله که به نوعی درک یا مفهوم‌پردازی نشده است را به تصویر بکشد. هدف در این نوع 

پژوهش آن است که جزئیات مربوط به فرایندهای داخلی یک مورد مشخص شناسایی شده و لایه‌های 

معنایی آن درک شوند. با استفاده از نمونه‌گیری هدفمند آثاری انتخاب شدند که به موضوع تربیت کودک 

پرداخته‌ بودند. داده‌ها از طریق روش کتابخانه‌ای و اسنادی گردآوری شد. تحلیل داده‌ها در چارچوبی 

استقرایی با گام‌های شناسایی، دسته‌بندی و توصیف انجام گرفت. اعتبار و کیفیت خروجی به دست آمده 

توسط دو ارزیاب قبل و سه ارزیاب حاضر در »کنگره یکصدمین سالگشت بازتأسیس حوزه علمیه قم« 

ارزیابی و پس از اصلاحات مورد تأیید قرار گرفت.

3. یافته‌ها
در طول یک قرن گذشته، حوزه علمیه قم با حفظ اصالت خود، به تدریج به سمت توسعه مطالعات تربیتی 

کودک حرکت کرده است. این سیر حرکتی را می‌توان در چهار دوره کلیدی بررسی کرد. این تقسیم‌بندی 

براساس معیارهای زیر انجام شده است: ۱. تحولات تاریخی و نهادی، شامل رویدادهای کلیدی مانند 

تأسیس حوزه علمیه قم )۱۳۰۰(، پیروزی انقلاب اسلامی )۱۳۵۷( و تأسیس مراکز پژوهشی تخصصی 

)دهه ۱۳۸۰(؛ ۲. تحولات معرفتی و گفتمانی که از تسلط گفتمان سنتی به سمت نقد علوم مدرن و تولید 

دانش بومی حرکت کرده است؛ ۳. تغییر در نگرش به کودک از کودک به‌عنوان مقلد کوچک تا امانت الهی 

1. Bloomberg



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  120

با کرامت و ظرفیت‌های معنوی و ۴. توسعه آثار و فعالیت‌های تربیتی از آموزش شفاهی تا حرکت‏دهنده 

در مسیر رشد.

3-1. دوره اول: تسلط الگوی سنتی، آموزش شفاهی و غیرنظام‌مند

و  ضمنی  به‌صورت   
ً
عمدتا کودک  دینی  تربیت  است   1340 دهه  تا  آغاز  به  مربوط  که  دوره  این  در 

غیرنظام‌مند، در چارچوب نهاد خانواده و مکتب‌خانه و با نظارت غیرمستقیم روحانیون انجام می‌شد. 

آن هم  تربیتی  انتخاب می‌شد که مضمون  به‌گونه‌ای  ادبیات  در مکتب‌خانه محتوای درس  مثال  به‌طور 

کید اصلی بر آموزش احکام اولیه دین، حفظ قرآن و یادگیری اخلاق  تربیت دینی و اخلاقی داشت. تأ

دینی بود. منابع آموزشی، بیشتر شفاهی یا برگرفته از متون عمومی اخلاق و فقهی برای بزرگسالان بودند و 

کمتر شاهد آثاری مستقل برای مخاطب کودک یا درباره تربیت کودک در فضای حوزوی هستیم. در واقع، 

کودک به‌عنوان یک سوژه مطالعاتی مستقل چندان مطرح نبود و انتقال معارف بیشتر به شکل ساده‌سازی 
مفاهیم دینی برای خردسالان در منابر یا آموزش‌های خانگی صورت می‌گرفت.1

آثار تربیتی منتشرشده این دوره به شرح‌ زیر هستند که گرچه از علوم روز استفاده کرده‌اند، اما در بستر 

سنتی نوشته شده‌اند:

کودک از نظر وراثت و تربیت )اثر محمدتقی فلسفی، 1341، نشر ه‍ی‍ئ‍ت‌ ن‍ش‍ر م‍ع‍ارف‌ اس‍لام‍ی‌(؛ •

تربیت کودک در جهان امروز: پ‍ژوه‍ش‍ی‌ درب‍اره‌ م‍س‍ائ‍ل‌ ت‍ع‍ل‍ی‍م‌ و ت‍رب‍ی‍ت )اثر احمد بهشتی،‌ 1348،  •

نشر سهامی انتشار(.

 در 
ً
کتاب »کودک از نظر وراثت و تربیت«، اثری برجسته در دوره‌ای است که تربیت کودک عمدتا

چارچوب سنتی و غیرنظام‌مند دنبال می‌شد. این کتاب با تکیه بر منابع دینی، به‌ویژه آیات و روایات و با 

1 . هرچند تمرکز مقاله بر معرفی آثار تربیتی است لکن توجه به شخصیت‌های حوزوی و اقدامات آنها نیز نباید از قلم بیفتد. در این 
جهت باید به مرحوم عباسعلی اسلامی و علامه علی‌اصغر کرباسچیان اشاره کرد که نقش کلیدی در تربیت اسلامی کودکان 
پیش از انقلاب داشــتند. اســامی در اواخر دوره قاجار و اوایل پهلوی )حدود دهه ۱۲۹۰ شمســی( مدارسی اسلامی تأسیس 
کــرد کــه علوم دینی را با آموزش مدرن تلفیق می‌کرد و به تربیت اخلاقی کــودکان در برابر نفوذ فرهنگی غرب می‌پرداخت. 
کرباسچیان در سال ۱۳۲۹ شمسی مدرسه نیکان و در سال ۱۳۳۴ شمسی مدرسه علوی را در تهران بنیان نهاد، که با برنامه‌های 
تربیتی دینی و اردوهای اخلاقی، نسل متدینی از کودکان و نوجوانان را پرورش داد. حتی حوزویان دیگری بودند که در عرصه 

خانواده تأثیرگذار بودند و احیاناً فعالیت‌های خود را به صورت مقاله یا کتاب درنیاوردند.



121.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

زبانی ساده و همه‌فهم، به تبیین نقش وراثت و تربیت در شکل‌گیری شخصیت کودک می‌پردازد. فلسفی 

کید می‌کند که »تربیت، کلید سعادت یا شقاوت انسان است و والدین با ایمان و عمل صالح می‌توانند  تأ

فرزندانی نیکو پرورش دهند«. او همچنین نقش فطرت الهی را در تربیت برجسته می‌سازد. در جلد اول، 

مباحثی مانند تأثیر ایمان والدین پیش از تولد، اهمیت محیط خانواده و ضرورت پرورش وجدان اخلاقی 

مطرح شده‌اند. در جلد دوم، به فضائل اخلاقی مانند راست‌گویی، حیا و وفای به عهد پرداخته شده و 

با تمثیل‌ها و داستان‌های ساده این مفاهیم برای مخاطبان عام قابل فهم گردیده است. این کتاب، اگرچه 

در بستر سنتی حوزه و با هدف آموزش خانواده‌ها نوشته شده، اما ساده‌سازی مفاهیم دینی از ویژگی‌های 

اصلی آن است.

دهد.  ارائه  کاربردی  زبان  با  را  دینی  مفاهیم  می‌کند  امروز« تلاش  در جهان  کودک  »تربیت  کتاب 

کید می‌کند که »تربیت کودک باید با فطرت او هماهنگ باشد و عقل و عاطفه را در کنار دین  بهشتی تأ

تقویت کند«. این کتاب در ۲۷ مبحث، موضوعاتی مانند تزکیه نفس، پرورش عاطفه و آموزش اخلاق 

دینی را بررسی می‌کند. برداشتی که می‌شود از کتاب داشت این است که آموزش دینی در گذشته، اگرچه 

ساده و شفاهی بود، اما به دلیل پیوند با فطرت، اثری عمیق بر روح کودک داشت. بهشتی در بحث هفتم 

که »تنبیه و خشونت وسیله تربیت نیست« نام دارد، روش‌های سنتی تنبیه بدنی را نقد کرده و می‌گوید 

محبت و تشویق، راه هدایت کودک به سوی ارزش‌های دینی است. او همچنین نظام آموزشی مدرن را 

کید بر محفوظات، از پرورش روح و عاطفه کودک غافل  نقد کرده و معتقد است که مدارس امروزی، با تأ

کید بر آموزش شفاهی و غیرنظام‌مند برای والدین و  مانده‌اند. این اثر، با وجود ریشه در سنت اسلامی و تأ

مربیان، راهکارهای عملی در چارچوب دینی ارائه می‌دهد. استفاده از مثال‌های ملموس، این کتاب را به 

منبعی مورد علاقه برای آموزش دینی در خانواده‌های آن بازه زمانی تبدیل کرده است.

3-2. دوره دوم: آشنایی با گفتمان تربیت مدرن

در این دوره که تا پیروزی انقلاب اسلامی ادامه دارد به دلیل گسترش نهادهای آموزشی مدرن و توسعه 

دانشگاه‌ها، برخی طلاب و فضلای حوزه با مفاهیم نوین در روان‌شناسی، تعلیم و تربیت و جامعه‌شناسی 

یا گفت‌وگوهای محدود  بیشتر در حاشیه و در سطح مطالعه شخصی  آشنایی  این  آشنا شدند. هرچند 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  122

بود، اما رگه‌هایی از پرسش‌گری درباره تربیت کودک از منظر دینی در برخی محافل حوزوی آغاز شد. 

 شهید مطهری در برخی سخنرانی‌های پیش از انقلاب، موضوع‌هایی مثل تعلیم و تربیت اسلامی، 
ً
مثلا

نقش والدین و مقایسه تربیت اسلامی با روان‌شناسی غربی را مطرح می‌کرد. نشریاتی مانند مکتب اسلام 

گاه‌به‌گاه به موضوع کودکان می‌پرداخت. به‌طور مثال می‌توان به مقاله‌های »کودکان خودرو« در شماره 

12 از سال 1343 و »روش اساسی تربیت کودک« در شماره 6 از سال 1344 که اثر عبدالمجید رشیدپور 

تربیت کودکان  از سال 1346 و »چه کسی مسئول  تربیت کودک« در شماره 10  و »نقش عواطف در 

است؟« در شماره 12 از سال 1353 که اثر احمد بهشتی و »نقش خانواده در پرورش کودک« در شماره 

1 از سال 1350 که اثر هادی دوست محمدی هستند، اشاره نمود. مقالات منتشرشده در مکتب اسلام 

 در مقاله بهشتی )1353( با ذکر اصل هفتم اعلامیه حقوق کودک 
ً
کادمیک به خود گرفته بود مثلا جنبه آ

کید گردیده و از زاویه حق و تکلیف به آن ورود شده است یا در مقاله  بر قلمرو حقوقی تربیت کودک تأ

بهشتی )1346( از نگاه محدود روان‌شناسی به عاطفه بحث و عاطفه به معنایی وسیعی رسانده می‌شود 

نیز شامل می‌شود.  را  هنر  و  زیبایی  و درک  اخلاقی  کینه، حسد، عداوت، عواطف مذهبی،  که خشم، 

دانشمندان  نظرات  نقد  و  برای طرح  که فضایی  مقاله رشیدپور )1343( ملاحظه می‌شود  در  همچنین 

علم‌الاجتماع به وجود آمده است. به‌طور کلی نگاه حاکم در این دوره، نگاه انتقادی به علوم انسانی مدرن 

و تمرکز بر حفظ مرزهای سنت بود. 

3-3. دوره سوم: توسعه و نظام‌مندی با رویکرد تبیینی

پس از پیروزی انقلاب اسلامی تا اوایل دهه 1380، با افزایش توجه به علوم انسانی اسلامی و ضرورت‌های 

ایدئولوژیک نظام جدید، توجه به کودک و تربیت او به‌عنوان بخشی از پروژه فرهنگ‌سازی دینی مطرح شد 

)عبدالحسینی و همکاران، 1401(. انقلاب اسلامی و به‌ویژه جنگ تحمیلی تأثیر عمیقی بر رویکردهای 

تربیتی گذاشتند. در این دوره، نهاد خانواده به‌عنوان یکی از ارکان اصلی تربیت دینی کودک، تحت تأثیر 

ارزش‌های انقلابی و فرهنگ ایثار و شهادت، به بازتعریف نقش خود در تربیت فرزندان پرداخت. البته 

در کنار خانواده و آموزش‌های خانگی باید به نقش برجسته مساجد و هیئت‌ها اشاره کرد که کوشیدند 

و  اسلامی  انقلاب  امامین  دوره  این  طی  کنند.  نهادینه  را  جهاد  و  مقاومت  خودسازی،  چون  مفاهیمی 



123.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

حکمای برجسته‌ی معاصر حوزه علمیه قم در تأسیس بنیان‌های نظری تربیت دینی کودک نقش بنیادینی 

کید بر نقش کلیدی خانواده  داشتند. در رأس این منظومه فکری، حضرت امام خمینی قرار دارد که با تأ

در سعادت و شقاوت انسان، بارها اهمیت تربیت دینی از نخستین سال‌های کودکی را یادآور شده‌اند. پس 

ه العالی(، با دیدگاهی راهبردی 
ّ
 ظل

ّ
از ایشان، مقام معظم رهبری حضرت آیت‌الله العظمی خامنه‌ای )مد

کید کرده‌اند. این دو رهبر بزرگ،  و تمدن‌نگر، بر نقش کلیدی کودک در آینده انقلاب و نظام اسلامی تأ

نه‌تنها فضای اجتماعی و سیاسی لازم برای شکوفایی گفتمان تربیت اسلامی کودک را فراهم کرده‌اند، 

بلکه با هدایت‌های معرفتی خود، مسیر حرکت حوزه‌ها و نهادهای فرهنگی را نیز ترسیم نموده‌اند. در 

تربیت کودک  نظری  و غنای  تعمیق  به  راه، حکمای معاصر شیعه، هریک در جایگاه خود،  این  امتداد 

یاری رسانده‌اند: علامه طباطبائی، در تفسیر شریف المیزان، با شرح مباحثی چون فطرت، هدایت 

تکوینی و کرامت انسانی، مبنای عقلانی و توحیدی تربیت کودک را تبیین کرده است. علامه محمدتقی 

جعفری نیز با نگاهی میان‌رشته‌ای، در آثار خود به تبیین ساختار شخصیت کودک، ارتباط آن با اراده، 

اختیار، معنا و اخلاق پرداخته است و از کودک به‌عنوان انسان در حال تکوین و پذیرنده معنا یاد کرده 

است. در این دوره، برخی آثار حوزوی به نگارش درآمدند که در آنها تلاش شده بود تربیت کودک از 

منظر آیات، روایات و سنت اسلامی تبیین شود.

آثار منتشرشده این دوره بدین شرح‌اند:

تربیت‌ کودک‌ از دیدگا‌ه‌ اسلام )اثر عبدالمجید رشیدپور،‌ 1362، نشر انجمن اولیا و مربیان(؛ •

آیین تربیت )اثر ابراهیم امینی، 1368، نشر اسلامی(؛ •

امامان علی، حسین، سجاد، باقر، کاظم، رضا و تربیت فرزند )اثر علی‌همت بناری، 1377،  •

1378، 1379، مقالات منتشرشده در ماهنامه فرهنگ کوثر(؛

س‍ی‍ره‌ ت‍رب‍ی‍ت‍ی‌ پ‍ی‍ام‍ب‍ر و اه‍ل‌ب‍ی‍ت: تربیت فرزند )اثر علی حسینی‌زاده، 1380، نشر پژوهشگاه  •

حوزه و دانشگاه(.

 اسلامی و بر پایه منابع دینی، به بررسی مبانی 
ً
کتاب »تربیت‌ کودک‌ از دیدگا‌ه‌ اسلام« با نگاهی کاملا

تربیت کودک می‌پردازد. نویسنده تلاش دارد اصول تربیتی اسلام را از دل قرآن و روایات استخراج کرده و 

به زبان روز برای والدین و مربیان تبیین کند. محور اصلی کتاب بر ارائه تصویری جامع از مراحل تربیتی 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  124

کودک از دوران پیش از تولد تا نوجوانی استوار است. مباحثی مانند: حق تربیت، مسئولیت والدین، نقش 

محبت، عدالت در رفتار با فرزندان، چگونگی پرورش ایمان و اخلاق در کودک و آداب تربیتی در خانواده 

کید بر پیوند عمیق میان تربیت دینی و  در این کتاب با بیانی روان و مستند بیان شده‌اند. اساس کتاب، تأ

سلامت روانی-اجتماعی کودک است. 

میان خانواده‌های  تربیت کودک است که  پرخواننده در زمینه  آثار  از  تربیت« یکی  اما کتاب »آیین 

جایگاه ویژه‌ای یافته است. مرحوم آیت‌الله امینی با قلمی ساده و کاربردی، نکات کلیدی تربیت دینی 

و اخلاقی کودک را در قالب دستورالعمل‌هایی عملی ارائه می‌کند. کتاب بر نقش پدر و مادر در پرورش 

پیوند  بر  اثر  ایمان، اخلاق، عادت‌های درست و کنترل هیجانات کودک استوار است. اساس و محور 

محبت و هدایت می‌باشد بدین صورت که تربیت دینی باید با عطوفت، اعتمادسازی و رفتار الگومند 

والدین همراه گردد.

مقالات »امامان علی، حسین، سجاد، باقر، کاظم، رضا و تربیت فرزند« از جمله آثاری است 

که به مواردی مانند اهمیت تربیت فرزند، ضرورت در تسریع تربیت فرزند، هدف نهایی از تربیت فرزند 

و ابعاد تربیت دینی )آموزش نماز، قرآن، دعا، علوم اهل‌بیت(، تربیت اجتماعی و جسمانی فرزند، 

نقش آفرینان در تربیت فرزند از دیدگاه امام علی، زمینه سازی تربیت، اظهار محبت به فرزند، تشویق 

فرزندان، اهمیت آموزش‌های دینی فرزند، تربیت اخلاقی فرزند از دیدگاه امام حسین، حقوق فرزند، 

خانواده و تربیت فرزند، تربیت الگویی، عملی و به شیوه موعظه فرزند از دیدگاه امام سجاد، آداب 

تربیتی پس از تولد، تأثیر شیر مادر در تربیت، نیاز فرزند به محبت، ستایش از فرزند صالح، والدین و 

نصیحت فرزند، اهمیت آرامش خانواده در تربیت، نقش تربیتی عمل والدین و مربیان، تربیت معنوی 

فرزندان )ذکر و یاد خدا، دعا و مناجات( از دیدگاه امام باقر، فرزندان و بستر استراحت، فرزندان و 

مسئولیت، تولد از تربیت تا مرگ، نقش مسافرت در تربیت فرزند از دیدگاه امام کاظم، تدریجی بودن 

تربیت )انتخاب همسر شایسته، رعایت آداب ازدواج، مراقبت‌های ایام بارداری، نام‌گذاری، مراقبت از 

فرزند، صحبت با و محبت فرزند، نظارت بر فرزند( از دیدگاه امام رضا اشاره شده است.

 کتاب »س‍ی‍ره‌ ت‍رب‍ی‍ت‍ی‌« به‌عنوان جزئی از مجموعه چهار جلدی درباره روش‌های تربیتی پیامبر اسلام

و اهل‌بیت در تربیت فرزند است. محورهای اصلی کتاب شامل: محبت و احترام به کودک، تربیت 



125.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

ایمانی و اخلاقی، آموزش تدریجی و مبتنی بر ظرفیت کودک و توجه به کرامت ذاتی انسان است. کتاب 

با استناد به متون حدیثی و تاریخی معتبر، سعی دارد شیوه‌هایی روشن و مؤثر از تربیت اسلامی را معرفی 

یا   وظیفه‌ای فردی 
ً
نه صرفا  ،این است که تربیت کودک در نگاه معصومان بر  کند. محوریت کتاب 

خانوادگی، بلکه مسئولیتی اجتماعی و تمدنی است.

3-4. دوره چهارم: حرکت به‌سوی تولید دانش تخصصی‌

طی سال 1381 تاکنون با تأسیس مراکز پژوهشی و آموزشی وابسته به حوزه، شاهد تلاش برای تأسیس 

گفتمان علمی بومی در تربیت دینی کودک هستیم. علامه مصباح یزدی و علامه جوادی آملی نقشی 

اثرگذار در این تأسیسات داشتند. نهادهایی مانند مرکز تربیت اسلامی حوزه علمیه قم، پژوهشگاه فرهنگ 

و معارف اسلامی، مرکز تحقیقات زن و خانواده و برخی انتشارات با مدیریت طلاب مانند نشر جمال، به 

پژوهش‌های تخصصی در حوزه تربیت دینی کودک ورود کرده‌اند. برگزاری همایش‌هایی چون »همایش 

ملی تربیت دینی کودک«، تأسیس رشته‌های تخصصی در برخی مؤسسات حوزوی1 و تولید کتاب‌ها و 

مقالات علمی، نشانه‌هایی از تلاش برای رسیدن به دانش تخصصی است. باید گفت گرچه کتاب‌های 

اما در دوره  تبیین کرده‌اند،  آیات، روایات و سنت اسلامی  از منظر  را  تربیت کودک  نیز  قبلی  دوره‌های 

چهارم تألیفات به صورت سیستماتیک و همراه تحلیل، نوآوری و نقد است که می‌تواند حرکت و جهشی 

به سوی دانش تخصصی‌ باشد.

نیازهای  به  پاسخ‌دهنده  و  روان‌شناحتی  حدیثی،  فقهی،  رویکردهای  که  دوره  این  منتشرشده  آثار 

عصری دارند، بدین شرح‌اند:

حکمت‌نامه کودک )اثر محمد محمدی ری‌شهری، 1385، نشر دارالحدیث(؛ •

تربیة الطفل فی الاسلام )اثر محمد محمدی ری‌شهری، 1386، نشر دارالحدیث(؛ •

تربیت کودک )اثر علی صفایی حائری، 1386، نشر لیلة القدر(؛ •

کتاب تربیت دینی فرزندان )نعمت‌الله یوسفیان، 1386، نشر زمزم هدایت(؛ •

خانواده و تربیت فرزندان )اثر رضا فرهادیان، 1388، نشر انجمن اولیاء و مربیان(؛ •

1 . منظور ایجاد گرایش تربیت دینی کودک و نوجوان در سطح سه حوزه علمیه خواهران است.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  126

حقوق ‌الأولاد فی مدرسة اهل‌البیت )اثر محمدجواد مروجی طبسی، 1389، نشر بوستان کتاب(؛ •

آموزش دین در دورة کودکی: ارزیابی انتقادی رویکرد روان‌شناختی )اثر محمود نوذری، 1390،  •

مقاله منتشرشده در فصلنامه تربیت اسلامی(؛

و  • )اثر محمدعلی حاجی ده‌آبادی، 1391، نشر پژوهشگاه حوزه  تربیتی کودک در اسلام  حقوق 

دانشگاه(؛

تربیت دینی فرزندان )اثر جواد محدثی، 1391، نشر آستان قدس رضوی(؛ •

منِ دیگر ما )اثر محسن عباسی ولدی، 1392، نشر آیین فطرت(؛ •

عوامل تربیت عاطفی فرزندان در خانواده؛ برگرفته از احادیث )اثر علی نقی فقیهی و حسن نجفی،  •

1392، مقاله منتشرشده در دو فصلنامه اسلام و پژوهش‌های تربیتی(؛

مقاله  •  ،1392 موسوی،  نقی  و  اعرافی  علیرضا  )اثر  اسلام  تربیتی  فقه  در  فرزندان  به  نمازآموزی 

منتشرشده در فصلنامه پژوهش در مسائل تعلیم و تربیت اسلامی(؛

تربیت فرزند با رویکرد فقهی )اثر علیرضا اعرافی، 1393، نشر اشراق و عرفان(؛ •

احکام تربیت فرزند )اثر علیرضا اعرافی، 1393، نشر اشراق و عرفان(؛ •

تربیت دینی کودک )اثر محی‌الدین حائری شیرازی، 1395، نشر معارف(؛ •

به کودکان )اثر مهدی پرویزی، 1395، نشر پژوهشگاه  • فلسفه اسلامی درس‌هایی برای آموزش 

فرهنگ و اندیشه اسلامی(؛

مبانی، اصول و روش‌های پاسخگویی به سؤالات کودکان درباره خداوند )اثر محمد داوودی، زهرا  •

شعبانی و راهله شفیعی، 1395، مقاله منتشرشده در فصلنامه علوم تربیتی از دیدگاه اسلام(؛

نقش وراثتی مادر در تربیت فرزند از دیدگاه اسلامی )اثر علی حسینی‌زاده، 1395، مقاله منتشرشده  •

در فصلنامه تربیت اسلامی(؛

کید بر برنامه آموزشی )اثر مهدی شکرالهی، 1396، نشر  • تربیت عبادی کودکان در اسلام- با تأ

مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی(؛

عوامل رشد اخلاقی کودکان در بافت خانواده )اثر حسن بوسلیکی، 1396، مقاله منتشرشده در  •

دوفصلنامه اخلاق وحیانی(؛



127.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

الگوی تربیت فرزند بر مبنای تحلیل و تفیسر سوره لقمان )اثر علی همت بناری، 1397، مقاله  •

منتشرشده در دوفصلنامه آموزه‌های تربیتی در قرآن و حدیث(؛

اصول و شیوه‌های تربیت توحیدی کودکان )اثر مسلم گریوانی، 1399، نشر جمال(؛ •

با کودکان کودکی کنید )اثر رحمت پوریزدی، 1399، نشر قدس(؛ •

بررسی فقهی استفاده از روش‌های تعقل و تفکر در تربیت دینی فرزندان )اثر مجید طرقی، نقی  •

موسوی و محمدکاظم مبلغ، 1399، مقاله منتشرشده در دوفصلنامه مطالعات فقه تربیتی(؛

چگونگی بیان مسائل اعتقادی برای سنین کودک و نوجوان )اثر مصطفی قاسمی، 1399، پایان‌نامه  •

سطح سه(؛

تعلیم و تربیت در تفسیر نمونه )اثر ناصر مکارم شیرازی، 1400، نشر امام علی بن ابی‌طالب(؛ •

آغازی برای پرواز؛ شیوه‌های دعوت به نماز در فرزندان )اثر علیرضا تراشیون، 1399، نشر معارف(؛ •

آینه‌های روبه‌رو؛ مهارت‌های تربیت فرزند )اثر علیرضا تراشیون، 1400، نشر مهرستان(؛ •

طراحی و اعتباریابی الگوی برنامه درسی آموزش امامت، برای دوره کودکی )اثر رضا ابراهیمی‌نیا،  •

محمود نوذری و حسن نجفی، 1400، مقاله منتشرشده در ماهنامه معرفت(؛

پژوهشکده  • نشر  پوریزدی، 1400،  و رحمت  نجفی  )اثر حسن  کودکی  دوره  در  اخلاقی  تربیت 

باقرالعلوم(؛

بازی، کودک، تربیت )اثر علیرضا افشاری مقدم، 1400، نشر جمال(؛ •

کارکرد قصه‌گویی در تربیت دینی کودک )اثر مجتبی هاشمی‌نژاد، 1400، پایان‌نامه سطح سه(؛ •

و  • حوزه  پژوهشگاه  نشر   ،1401 نوذری،  محمود  )اثر  دبیرستان  و  دبستان  دوره  در  دینی  تربیت 

دانشگاه(؛

کید بر ارتباط با خدا )اثر طاهره آذرخش و حسن  • نقش و جایگاه مادر در تربیت دینی کودک؛ با تأ

نجفی، 1401، مقاله منتشرشده در دوفصلنامه مطالعات کودک و خانواده(؛

کید بر هفت سال اول )اثر مهدی  • وظایف والدین در تربیت عاطفی فرزندان از منظر فقهی، با تأ

کریم‌خانی و محمدجواد زارعان، 1401، مقاله منتشرشده در دوفصلنامه مطالعات فقه تربیتی(؛

تربیت کودک در سیره عملی پیامبر اکرم )اثر محمدرضا بیرامی، 1401، پایان‌نامه سطح سه(؛ •



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  128

میراث  • نشر  )اثر رضا حاجی‌پور، 1402،  اسلامی  رویکرد  با  نوجوانان  و  کودکان  تربیت جنسی 

فرهیختگان(؛

)اثر روح‌الله  •  تربیتی حضرت زهرا برمبنای سیره  فرزندان  در  پرورش فضائل اخلاقی  اصول 

شهریاری، 1402، مقاله منتشرشده در فصلنامه مطالعات اخلاق کاربردی(؛

مقاله منتشرشده در فصلنامه  • بوسلیکی، 1402،  )اثر حسن  فرزندپروری در جهان رسانه‌ای‌شده 

جنسیت و خانواده(؛

نقش وراثت و عوامل محیطی در تربیت دینی کودک و نوجوان از دیدگاه اسلام و روان‌شناسی )اثر  •

محمد لطیف محبی، 1403، نشر المصطفی(؛

و  • آموزشی  نشر مؤسسه  میرمرشدی، 1403،  )اثر محمدمحسن  اندیشه اسلامی  مبانی  و  کودک 

پژوهشی امام خمینی(؛

الگوی تربیت دینی در گستره تولد تا سه سالگی )اثر محمود نوذری، 1403، مقاله منتشرشده در  •

فصلنامه تربیت اسلامی(؛

محمدهادی  • )اثر  اسلامی  نگاه  بر  کید  تأ با  ارسطویی  سنت  در  کودکی  انگاره  انتقادی  بررسی 

مروجی طبسی و علی لطیفی، 1404، مقاله منتشرشده در فصلنامه پژوهش در آموزش معارف 

و تربیت اسلامی(.

کتاب »حکمت‌نامه کودک« از مجموعه »موسوعه الحکمه«، با گردآوری احادیث مرتبط با کودک، 

نگاه تربیتی قرآن و اهل‌بیت را ارائه می‌دهد. این اثر بر سه رکن تربیت شایسته یعنی خانواده سالم، 

حقوق کودک، وظیفه‌شناسی کودک استوار است. بخش اول به نقش وراثت، تغذیه والدین و خانواده سالم 

در سرنوشت کودک می‌پردازد. بخش دوم حقوق کودک مانند آداب تولد، تربیت اخلاقی و دعای خیر را 

بررسی می‌کند. بخش سوم وظایف کودک نسبت به خود، والدین و دیگران را شرح می‌دهد. این کتاب 

با دید کرامت‌محور، کودک را انسانی در حال رشد می‌بیند که به محبت، آموزش، عدالت و تشویق نیاز 

دارد و موضوعاتی چون نوازش، بازی و آداب تغذیه را با احادیث مستند و تحلیل تربیتی ارائه می‌کند.

آموزش  صرف  نه  می‌داند،  کودک  فطری  استعدادهای  شکوفایی  را  تربیت  کودک«  »تربیت  کتاب 

مهارت‌ها. کودک علاوه بر محبت و نیازهای اولیه، به امنیت، استقلال و فضایی برای تفکر و انتخاب 



129.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

کید دارد تا کودک در برابر آسیب‌های  نیاز دارد. نویسنده بر پرورش شخصیت، حریت و قدرت تفکر تأ

محیطی مقاوم شود. این کتاب با زبانی تحلیلی، نقش معلم و روش‌های تربیتی اسلام را بررسی کرده و 

عواملی چون محبت، تشویق و تقلید را در تربیت کودک تحلیل می‌کند، مربی را به همراهی با کودک در 

مسیر رشد دعوت می‌کند.

کتاب »تربیت دینی فرزندان« برای آشنا ساختن والدین با تربیت دینی فرزندان و پاسخ‌گویی به پاره‌ای 

از پرسش‌ها تدوین گردیده است. در این کتاب بر تبیین ضرورت و اهمیت تربیت دینی، عوامل مؤثر در 

کید شده است، تربیت  آن، ابعاد تربیت فرزندان و نقش خانواده و به‌ویژه مادران در تربیت دینی فرزندان تأ

دینی در مقطع سنی کودکی، نوجوانی و جوانی بررسی شده است و آداب زندگی و مهارت‌های یاددهی 

آنها به فرزندان به بحث گذاشته شده است. روش‌ها و آسیب‌های تربیت دینی نیز از دیگر مباحث کتاب 

است.

کتاب »خانواده و تربیت فرزندان« به نقش خانواده در تربیت فرزندان از منظر روان‌شناسی و آموزه‌های 

دینی می‌پردازد. نویسنده تلاش دارد نشان دهد که چگونه خانواده می‌تواند به‌مثابه یک نهاد پیشینی در 

برابر نهادهای آموزشی، بستر رشد همه‌جانبه کودک باشد. مباحث کتاب شامل روش‌های تربیت عاطفی، 

اخلاقی، اعتقادی و اجتماعی فرزند، روابط والد-فرزند و نقش الگوهای رفتاری است. خانواده در این 

نیازهای کودک، زمینه‌ساز  به  انسجام و توجه  با محبت،  باید  نگاه، »نخستین مدرسه تربیت« است که 

شکل‌گیری شخصیت سالم باشد. تربیت بدون مشارکت فعال و هدفمند والدین، ناکارآمد خواهد بود.

کتاب »حقوق ‌الاولاد فی مدرسه اهل‌البیت« با نگاهی فقهی-حدیثی، به تبیین حقوق فرزندان از 

منظر اهل‌بیت می‌پردازد. مباحثی همچون حق تغذیه سالم، تربیت دینی، محبت و احترام، نام نیکو، 

آموزش قرآن و تربیت جنسی به‌صورت مستند از روایات شیعه استخراج شده‌اند. نگاه کتاب مبتنی بر این 

باور است که کودک از همان ابتدا، ذی‌حق است و والدین مسئول تحقق این حقوق هستند. نه‌فقط حقوق 

مادی، بلکه حقوق معنوی و روحی فرزند نیز باید پاس داشته شود.

مقاله »آموزش دین در دوره کودکی« دیدگاه روان‌شناسی شناختی مبنی بر تأخیر آموزش دینی تا مرحله 

تفکر انتزاعی را نقد می‌کند. نویسنده معتقد است این دیدگاه با ماهیت پیچیده دینداری کودکانه ناسازگار 

است، رشد دینی را تقلیل داده و مفاهیم دینی را سطحی تفسیر می‌کند. همچنین، این رویکرد با روایات 



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  130

اسلامی همخوانی ندارد و تأخیر در آموزش دین، آثار منفی تربیتی دارد. مقاله پیشنهاد می‌دهد آموزش 

با روش‌های  و  او  فطری  و  عاطفی  به ظرفیت‌های شناختی،  توجه  با  با رشد کودک،  باید هم‌زمان  دین 

مناسب آغاز شود.

کتاب »حقوق تربیتی کودک در اسلام« با رویکردی فقهی-تربیتی، به تبیین حقوق کودک در ساحت 

تربیت می‌پردازد. حقوقی مانند: حق بر محبت، حق بر تربیت اعتقادی، اخلاقی و جنسی، حق بر آموزش 

و امنیت روانی. طبق این کتاب تربیت کودک، یک »حق انسانی و الهی« است که باید از سوی والدین، 

مربیان و حکومت رعایت شود. این نگاه، تربیت را امری اختیاری یا وابسته به فرهنگ نمی‌داند، بلکه یک 

تکلیف شرعی و حق بنیادین کودک تلقی می‌کند.

کتاب »تربیت دینی فرزندان« ابتدا به معجزه محبت در رفتار با فرزند اشاره دارد، سپس رهنمودهای 

اسلام در باب خطاب شایسته و نام نیک و پاسخ به سلام را مدنظر قرار می‌دهد. چگونگی تأثیرپذیری 

به  فرزندان  شیفتگی  فرایند  و  اولیا  الگودهی  برای  عملی  نمونه‌های  ذکر  بیرونی،  الگوهای  از  فرزند 

اهل‌بیت از جمله دیگر مطالبی است که مدنظر نویسنده بوده‌اند. 

تکیه  با  فرزند  تربیت  مهارت‌های  آموزش  به  و  است  ما« مجموعه‌ای 13 جلدی  دیگر  »منِ  کتاب 

تأثیرات  تا  بازی‌های کودکانه  از  با زبانی ساده، دغدغه‌های والدین را  اثر  این  بر مبانی دینی می‌پردازد. 

استقلال  آزادی،  مانند محبت،  به موضوعاتی  پوشش می‌دهد. هر جلد  رایانه‌ای  بازی‌های  و  تلویزیون 

تربیتی  برای چالش‌های روزمره  با مثال‌های کاربردی، راهکارهایی  و  تربیت کریمانه اختصاص دارد  و 

ارائه می‌دهد. ضمیمه‌ای شامل کتاب »بازی، بازوی تربیت« با ۱۴۰ بازی بومی نیز به جذابیت مجموعه 

افزوده است. 

مقاله »عوامل تربیت عاطفی فرزندان در خانواده« بر نقش بنیادین خانواده در تربیت عاطفی کودک 

حمایت  خوش‌بینی،  متقابل،  احترام  محبت،  والدین،  اعتقادی  هم‌سویی  مانند  عواملی  و  دارد  کید  تأ

عاطفی و ایجاد امنیت روانی را کلید رشد شخصیت کودک و پذیرش ارزش‌های دینی می‌داند.

نوع  ادله شرعی،  به  مراجعه  با  اسلام« تلاش شده  تربیتی  فقه  در  فرزندان  به  »نمازآموزی  مقاله  در 

تکلیف والدین را از حیث وجوب یا استحباب، زمان آغاز این وظیفه و روش‌های تحقق آن تبیین گردد. 

براساس یافته‌های مقاله، آموزش نمازهای واجب به فرزندان، برعهده والدین و به صورت واجب شرعی 



131.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

است، در حالی که آموزش نمازهای مستحب و تثبیت آنها در شخصیت کودک، مستحب شمرده شده 

است. 

کتاب »تربیت فرزند با رویکرد فقهی« با تکیه بر فقه شیعه، تربیت کودک را بخشی از دینداری والدین 

می‌داند و وظایف تربیتی را در ساحت‌های اعتقادی، عبادی، عاطفی، جنسی و جسمی با رویکرد فقهی 

گاهی فقهی و در چارچوب شرع انجام شود. تحلیل می‌کند. تربیت باید با آ

بخش  دو  در  را  فرزندپروری  شرعی  احکام  مسئله‌محور،  رویکرد  با  فرزند«  تربیت  »احکام  کتاب 

تربیت  می‌کند.  ارائه  و جسمی  عاطفی، جنسی  عبادی،  اعتقادی،  و ساحت‌های خاص  تربیت  کلیات 

به‌عنوان امری فقهی و نظام‌مند برای والدین و مربیان تبیین شده است.

کتاب »تربیت دینی کودک« با نگاهی عرفانی و فطرت‌محور، آموزش دین را فراتر از اجبار و تلقین، 

کید بر تربیت دینی همراه با  در قالب پرورش تجربه‌های ایمانی و هماهنگ با فطرت کودک می‌داند. تأ

تفکر و عقلانیت است.

کتاب »فلسفه اسلامی: درس‌هایی برای آموزش به کودکان« مفاهیم فلسفه اسلامی مانند حقیقت، 

خدا و عدالت را با الهام از روش فلسفه برای کودکان و بومی‌سازی با حکمت اسلامی، به زبانی ساده برای 

کودکان ارائه می‌دهد. هدف، پرورش ذهن تحلیلی و پرسشگر کودک در چارچوب دینی است.

مقاله »مبانی، اصول و روش‌های پاسخگویی به سؤالات کودکان درباره خداوند« چگونگی پاسخ به 

کید بر تأثیر فرهنگ و تجرید مفاهیم،  پرسش‌های کودکان دبستانی درباره خداوند را بررسی می‌کند. با تأ

اصولی مانند محیط پویا و روش‌هایی چون قصه‌گویی و گفت‌وگوی تدریجی را پیشنهاد می‌دهد و الگویی 

چهارمرحله‌ای برای تربیت دینی ارائه می‌کند.

مقاله »نقش وراثتی مادر در تربیت فرزند از دیدگاه اسلامی« با استناد به آیات و روایات، نقش وراثتی 

مادر را در شکل‌گیری شخصیت کودک، فراتر از پدر، برجسته می‌کند و خواستار توجه به این نقش در 

سیاست‌گذاری‌های تربیتی اسلامی می‌شود.

کید بر برنامه آموزشی« الگویی مرحله‌بندی‌شده برای  کتاب »تربیت عبادی کودکان در اسلام -با تأ

آموزش عبادات )نماز، روزه، دعا( ارائه می‌دهد که از شناخت و علاقه تا استمرار را شامل می‌شود، با 

کید بر درک معنوی و شیرین‌سازی عبادت برای کودک. تأ



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  132

گفت‌وگوی  فضای  والدین،  سازنده  تعامل  خانواده«  بافت  در  کودکان  اخلاقی  رشد  »عوامل  مقاله 

اخلاقی و الگوهای رفتاری را به‌عنوان عوامل کلیدی رشد اخلاق اجتماعی کودکان در خانواده معرفی 

می‌کند، با تمرکز بر روابط عاطفی و دوسویه.

مقاله »الگوی تربیت فرزند بر مبنای تحلیل و تفسیر سوره لقمان« با تحلیل سوره لقمان، الگویی 

تربیتی با محوریت باورهای اعتقادی، عبادات و فضائل اخلاقی ارائه می‌دهد که با اصول اقناع و روش‌های 

موعظه و استدلال، کودک را همراه رشد معنوی می‌داند.

و  دینی  معارف  بر  تکیه  با  را  توحیدی  تربیت  کودکان«  توحیدی  تربیت  شیوه‌های  و  »اصول  کتاب 

روان‌شناسی رشد تبیین می‌کند، با هدف نهادینه‌سازی ایمان و حس حضور خداوند در کودک از طریق 

محبت و حکمت.

کتاب »با کودکان کودکی کنید« والدین را به درک دنیای کودک دعوت می‌کند و با بهره‌گیری از سیره 

اهل‌بیت و روان‌شناسی رشد، بر نقش بازی، احترام به حریم روانی کودک و پرهیز از تحمیل باورها در 

کید دارد. تربیت دینی تأ

مقاله »بررسی فقهی استفاده از روش‌های تعقل و تفکر در تربیت دینی فرزندان« استدلال می‌کند که 

تعقل در تربیت دینی کودک از منظر فقهی واجب است، زیرا شناخت خدا و تکالیف الهی جز با اندیشه 

کید دارد که خانواده باید  ممکن نیست. با تکیه بر آیات، روایات و قانون ملازمه عقل و شرع، نویسنده تأ

فضایی برای پرسشگری و فهم عمیق مفاهیم دینی فراهم کند تا تربیت دینی ریشه‌دار باشد.

آموزش  برای  چارچوبی  نوجوان«  و  کودک  سنین  برای  اعتقادی  مسائل  بیان  »چگونگی  پایان‌نامه 

اسلامی،  مبانی  و  سنی  ویژگی‌های  تحلیل  با  می‌دهد.  ارائه  نوجوانان  و  کودکان  به  اعتقادی  مفاهیم 

روش‌هایی مانند تمثیل، قصه و بازی را پیشنهاد می‌کند تا مفاهیم دینی به‌صورت کاربردی و متناسب با 

نیازهای امروز منتقل شود.

کتاب »تعلیم و تربیت در تفسیر نمونه« در دو جلد، به موضوعاتی چون علم، تعلیم، نظام خانواده، 

تشویق و مجازات، آداب اسلامی و موانع تربیت می‌پردازد. برخلاف مکتب‌های مدرن که به رفتار ظاهری 

کید دارد و مکتب تربیتی آن، به دلیل هماهنگی با فطرت، بهترین روش  توجه دارند، قرآن بر تربیت نفس تأ

تعلیم و تربیت است.



133.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

کید بر محبت،  کتاب »آغازی برای پرواز« راهکارهایی برای دعوت کودکان به نماز ارائه می‌دهد، با تأ

تشویق و الگودهی والدین. برای سنین زیر هفت سال، انس و بازی و برای نوجوانان، رفاقت و پرهیز از 

اجبار توصیه شده است. نمونه‌های گفت‌وگوی واقعی نیز ارائه شده است.

کتاب »آینه‌های روبه‌رو« مهارت‌های عملی تربیت دینی و اخلاقی را با زبانی روان ارائه می‌دهد. بر 

کید دارد و نقش الگویی والدین  هماهنگی والدین، کنترل خشم، مدیریت لجبازی و آموزش تدریجی تأ

و تفاوت‌های جنسیتی در تربیت را بررسی می‌کند.

مقاله »طراحی و اعتباریابی الگوی آموزش امامت به کودکان« الگویی تربیتی با محوریت معرفت، 

الگو  این  از داستان و بازی،  با استفاده  ارائه می‌دهد.  به کودکان  امامت  محبت و اطاعت برای آموزش 

متناسب با ذهن کودک طراحی و توسط متخصصان اعتبارسنجی شده است.

کتاب »تربیت اخلاقی در دوره کودکی« روش‌های الگودهی، گفت‌وگو و بازی را برای تربیت اخلاقی 

را  اخلاقی  تربیت  تربیتی،  و  دینی  منابع  بر  تکیه  با  می‌دهد.  پیشنهاد  دبستانی  و  پیش‌دبستانی  کودکان 

تدریجی، غیرمستقیم و مبتنی بر تفکر و محبت می‌داند.

معرفی  کودک  دینی  و  عاطفی  شناختی،  رشد  برای  بستری  را  بازی  تربیت«  کودک،  »بازی،  کتاب 

انتقال  برای  را  آنها  تربیتی و کاربردهای  بازی‌های  انواع  بر منابع دینی و روان‌شناختی،  با تکیه  می‌کند. 

مفاهیم دینی و اخلاقی توضیح می‌دهد.

پایان‌نامه »کارکرد قصه‌گویی در تربیت دینی کودک« قصه‌گویی را ابزاری مؤثر برای انتقال مفاهیم 

کید بر همذات‌پنداری، نمونه‌هایی  دینی معرفی می‌کند. با تحلیل کارکردهای شناختی و عاطفی قصه و تأ

از قصه‌های قرآنی برای آموزش توحید و اخلاق ارائه می‌دهد.

کتاب »تربیت دینی در دوره دبستان و دبیرستان« نظریه‌ای برای تربیت دینی در مدرسه ارائه می‌دهد 

که ایمان را به تجربه‌ای زیسته تبدیل می‌کند. با طراحی الگوهای متناسب با سنین دبستان و دبیرستان، بر 

کید دارد. نقش معلم و محیط یادگیری در پرورش ایمان تأ

مقاله »نقش و جایگاه مادر در تربیت دینی کودک« نقش مادر را در ایجاد ارتباط معنوی کودک با 

خدا بررسی می‌کند. محبت، دعا و الگوبودن مادر از طریق گفت‌وگو و ایجاد امنیت روانی، برای تربیت 

توحیدی از خردسالی مؤثر دانسته شده است.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  134

مقاله »وظایف والدین در تربیت عاطفی فرزندان از منظر فقهی« تکالیف فقهی والدین در تربیت 

عاطفی کودکان در هفت سال اول را بررسی می‌کند. با استناد به روایات، بر عدالت عاطفی، محبت و 

کید دارد و پیوند آن با دینداری آینده کودک را تبیین می‌کند. پرهیز از خشونت تأ

پایان‌نامه »تربیت کودک در سیره عملی پیامبر اکرم« سیره تربیتی پیامبر را در تعامل با کودکان 

بررسی می‌کند. محبت، تکریم، بازی و آموزش تدریجی از ویژگی‌های این سیره است که الگویی عاطفی 

و عملی برای تربیت دینی ارائه می‌دهد.

کتاب »تربیت جنسی کودکان و نوجوانان با رویکرد اسلامی«: با ترکیب مبانی فقهی و روان‌شناختی، 

کید بر گفت‌وگوی مدیریت‌شده و حیاورزی، به آموزش  راهکارهایی برای تربیت جنسی ارائه می‌دهد. با تأ

والدین و تقویت عزت نفس کودکان می‌پردازد.

سیره   »زهرا حضرت  تربیتی  سیره  مبنای  بر  فرزندان  در  اخلاقی  فضائل  پرورش  »اصول  مقاله 

از طریق  با اصول توحیدی، اخلاق را  تربیتی هدفمند معرفی می‌کند که  به‌عنوان نظام  حضرت زهرا را 

روش‌های عقل‌گرایانه و کرامت‌پرور در کودک نهادینه می‌کند.

مقاله »فرزندپروری در جهان رسانه‌ای‌شده« چالش‌های رسانه‌ای مانند اختلال در مرجعیت والدین 

انتخاب‌گرانه و وساطت فعال  تربیت  گاهی‌بخشی،  و هویت‌یابی را بررسی می‌کند. راهبردهایی چون آ

والدین را برای پرورش هویت دینی در برابر تأثیرات رسانه پیشنهاد می‌دهد.

کتاب »نقش وراثت و عوامل محیطی در تربیت دینی کودک و نوجوان« با رویکرد میان‌رشته‌ای، نقش 

وراثت و محیط )خانواده، مدرسه، همسالان( را در تربیت دینی بررسی می‌کند. تربیت دینی را فرایندی 

هویتی می‌داند که نیازمند پیوستگی عوامل محیطی است.

کتاب »کودک و مبانی اندیشه اسلامی« کودک را سوژه‌ای فعال با فطرتی الهی می‌داند و با هماهنگی 

اندیشه اسلامی و روان‌شناسی رشد، مبانی نظری تربیت دینی را از منظر انسان‌شناختی بررسی می‌کند.

ارائه  نوباوگان  دینی  تربیت  برای  الگویی  تا سه‌سالگی«  تولد  گستره  در  دینی  تربیت  »الگوی  مقاله 

غیرکلامی،  و  عاطفی  روش‌های  و  دینی  احساسات  درونی‌سازی  مانند  واسطی  اهداف  با  که  می‌دهد 

دینداری را از طریق تجربه زیسته و محبت در کودک شکل می‌دهد.

کید بر نگاه اسلامی« نگاه ارسطو به  مقاله »بررسی انتقادی انگاره کودکی در سنت ارسطویی با تأ



135.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

کودک را به‌عنوان انسانی در حال رشد بررسی و نقدهای رایج مانند جبرگرایی و بی‌توجهی به فطرت را 

تحلیل و زمینه‌ای برای مقایسه انگاره اسلامی کودکی با فلسفه غربی فراهم می‌آورد.

جدول ۱. ویژگی‌ها و نگرش به کودک در مطالعات تربیتی سده اخیر حوزه علمیه قم

نگرش به کودکویژگی‌هادوره

دوره اول )۱۳۰۰ تا ۱۳۴۰(
انتقال معارف اسلامی 

شفاهی
غیرفعال)مقلد کوچک(/ با پتانسیل فطری

مواجهه اولیه با تربیت مدرندوره دوم )۱۳۴1 تا ۱۳۵۷(
دارای گرایش ذاتی به ارزش‌های الهی/ نیازمند پرورش 

همه‌جانبه/ پرسشگر

تکیه جدی بر متون اسلامیدوره سوم )۱۳۵8 تا ۱۳۸۰(
دارای حقوق تربیتی ذاتی/ نیازمند هدایت تدریجی/ 
نیازمند الگوی عملی والدین/ شایسته احترام و تربیت 

توأم با حکمت

دوره چهارم )۱۳۸1 تا اکنون(
تولید دانش تخصصی‌، 

نقد عالمانه تربیت مدرن و 
پست‌مدرن

دارای ظرفیت‌های فطری و معنوی/ امانت الهی و 
صاحب حق/ نیازمند تربیت تدریجی و هدایت/ متأثر از 
محیط و خانواده/ عاطفی و نیازمند محبت/ منعطف/ 

دارای حریم و کرامت/ حرکت‌کننده در مسیر رشد

نمودار1. نویسندگان فعال عرصه مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  136

نمودار2. سیر کمی مطالعات تربیتی کودک در حوزه علمیه قم

4. نتیجه‌گیری
مطالعۀ سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در حوزه علمیه قم، نشان‌دهندۀ تلاش پیوستۀ علمای متعهد 

و دغدغه‌مند در بازشناسی جایگاه کودک در منظومه تربیت اسلامی است. این مسیر، از تربیت سنتی 

و شفاهی آغاز شده و با اهتمام به تعمیق و تبیین مبانی اسلامی، به شکل‌گیری گفتمان تربیت کودک بر 

پایه عقل، فطرت و وحی منجر شده است. گفتمانی که ایجادکننده دانش تخصصی‌ و نقد عالمانه تربیت 

مدرن و پست‌مدرن می‌باشد.

انقلاب، تربیت نسل مؤمن  امامین  اندیشه  به  با تأسی  ایران،  این میان، نظام جمهوری اسلامی  در 

کید ویژه بر خانواده به‌عنوان نخستین نهاد  و صالح را از ارکان اصلی تمدن‌سازی اسلامی دانسته و با تأ

تربیت، مسیر گسترش گفتمان تربیت اسلامی کودک را هموار کرده است. در پرتو این توجه، حوزه‌های 

علمیه نیز با وفاداری به منابع اصیل اسلامی، کوشیده‌اند تا از سطح بیان توصیه‌های اخلاقی فراتر رفته و 

به طراحی برنامه‌ها، تدوین متون و ارائه الگوهای تربیتی نائل آیند. 

آثاری همچون آیین تربیت، حکمت‌نامه کودک و پژوهش‌هایی در حوزه فقه تربیتی، شاهدی بر این 



137.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

است که حوزه علمیه قم، نه در برابر تحولات زمانه منفعل، بلکه با بصیرت دینی و رسالت الهی خود، به 

ایفای نقشی فعال و مؤثر در تربیت فرزندان امت اسلامی پرداخته است. 

 با وجود این، برای تکمیل این مسیر مبارک، لازم است که اهتمام به تبیین منظومه فکری اهل‌بیت

در تربیت کودک، ارتقا یابد و کاستی‌هایی نظیر نبود مدل‌های نظری جامع، ضعف پیوند با میدان عمل 

تربیتی و غفلت از ساحت‌های نوظهور زندگی کودک، به‌شکل درون‌زا و با تکیه بر فقه و حکمت اسلامی 

جبران شود.

به   ،اهل‌بیت مکتب  در  کودک  تربیت  که  داشت  امید  می‌توان  یابد،  ادامه  راه  این  اگر  بی‌تردید، 

بلکه  امانت خداوند،  نه‌تنها  آن، کودک  الگویی که در  برای جوامع اسلامی بدل گردد؛  نورانی  الگویی 

زمینه‌ساز ظهور و تحقق جامعه مهدوی خواهد بود، ان‌شاءالله.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  138

منابع
ابراهیمی‌نیــا، رضا، نوذری، محمود، و نجفی، حســن )1400(. طراحــی و اعتباریابی الگوی برنامه  -

درسی آموزش امامت، برای دوره کودکی. معرفت، 30)6(، 65-55.

اعرافی، علیرضا )1393(. احکام تربیت فرزند. قم: اشراق و عرفان. -

اعرافی، علیرضا )1393(. تربیت فرزند با رویکرد فقهی. قم: اشراق و عرفان. -

اعرافی، علیرضا، و موســوی، نقی )۱۳۹۲(. نمازآموزی به فرزندان در فقه تربیتی اســام. پژوهش در  -

مسائل تعلیم و تربیت اسلامی، 21)2(، 81-55.

افشاری مقدم، علیرضا )1400(. بازی، کودک، تربیت. قم: جمال. -

امینی، ابراهیم )۱۳۶۸(. آیین تربیت. قم: اسلامی. -

کید بر  - آذرخش، طاهره، و نجفی، حســن )1401(. نقش و جایگاه مادر در تربیــت دینی کودک؛ با تأ

ارتباط با خدا. مطالعات کودک و خانواده، 1)1(، 54-35.

بناری، علی‌همت )1377(. امام رضا و تربیت فرزند. فرهنگ کوثر، 2)5(، 45-40. -

بناری، علی‌همت )1377(. امام سجاد و تربیت فرزند. فرهنگ کوثر، 2)9(، 32-29. -

بناری، علی‌همت )1377(. رهنمودهای تربیتی امام کاظم. فرهنگ کوثر، 2)3(، 23-19. -

بناری، علی‌همت )1378(. امام باقر و تربیت فرزند. فرهنگ کوثر، 3)3(، 11-6. -

بناری، علی‌همت )1378(. امام علی و تربیت فرزند. فرهنگ کوثر، 3)10(، 18-15. -

بناری، علی‌همت )1379(. امام حسین و تربیت فرزند. فرهنگ کوثر، 1)6(، 11-4. -

بنــاری، علی‌همت )1397(. الگوی تربیت فرزند بر مبنای تحلیل و تفســیر ســوره لقمان. آموزه‌های  -

تربیتی در قرآن و حدیث، 4)2(، 60-41.

بنیاد دائره المعارف اسلامی )1375(. دانشنامه جهان اسلام. تهران: بنیاد دائره المعارف اسلامی. -

بوسلیکی، حسن )۱۳۹۶(. عوامل رشد اخلاقی کودکان در بافت خانواده. اخلاق وحیانی، 7)۲(،57- -

.82

بوسلیکی، حسن )1402(. فرزندپروری در جهان رسانه‌ای‌شــده. جنسیت و خانواده، 11)1(، 109- -

.139



139.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

بهشتی، احمد )۱۳۴۸(. تربیت کودک در جهان امروز: پژوهشی درباره مسائل تعلیم و تربیت. تهران:  -

سهامی انتشار.

بیرامی، محمدرضا )۱۴۰۱(. تربیت کودک در ســیره عملی پیامبر اکرم. پایان‌نامه سطح سه، حوزه  -

علمیه قم.

پرویزی، مهدی )1395(. فلســفه اسلامی درس‌هایی برای آموزش به کودکان. قم: پژوهشگاه فرهنگ  -

و اندیشه اسلامی.

پوریزدی، رحمت )1399(. با کودکان کودکی کنید. قم: قدس. -

تراشیون، علیرضا )1399(. آغازی برای پرواز؛ شیوه‌های دعوت به نماز در فرزندان. قم: معارف. -

تراشیون، علیرضا )1400(. آینه‌های روبه‌رو؛ مهارت‌های تربیت فرزند. قم: مهرستان. -

حاجی ده‌آبادی، محمدعلی )1391(. حقوق تربیتی کودک در اسلام. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. -

حاجی‌پور، رضا )۱۴۰۲(. تربیت جنسی کودکان و نوجوانان با رویکرد اسلامی. قم: میراث فرهیختگان. -

حائری شیرازی، محی‌الدین )۱۳۹۵(. تربیت دینی کودک. قم: معارف. -

حسینی‌زاده، علی )۱۳۸۰(. سیره تربیتی پیامبر و اهل‌بیت: تربیت فرزند. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. -

حســینی‌زاده، علی )1395(. نقش وراثتی مادر در تربیت فرزند از دیدگاه اســامی. تربیت اسلامی،  -

.72-55 ،)3(10

داوودی، محمد، شعبانی، زهرا، و شــفیعی، راهله )۱۳۹۵(. مبانی، اصول و روش‌های پاسخگویی به  -

سؤالات کودکان درباره خداوند. علوم تربیتی از دیدگاه اسلام، 4)۱(، 132-109.

رشیدپور، عبدالمجید )۱۳۶۲(. تربیت کودک از دیدگاه اسلام. تهران: انجمن اولیا و مربیان. -

ری‌شهری، محمد محمدی )۱۳۸۵(. حکمت‌نامه کودک. قم: دارالحدیث. -

ری‌شهری، محمد محمدی )۱۳۸۶(. تربیة الطفل فی الاسلام. قم: دارالحدیث. -

کید بر برنامه آموزشی. قم: مؤسسه  - شــکرالهی، مهدی )1396(. تربیت عبادی کودکان در اسلام - با تأ

.آموزشی و پژوهشی امام خمینی

شهریاری، روح‌الله )1402(. اصول پرورش فضائل اخلاقی در فرزندان برمبنای سیره تربیتی حضرت  -

زهرا. مطالعات اخلاق کاربردی، 14)4(، 145-123.



.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  140

صفایی حائری، علی )۱۳۸۶(. تربیت کودک. قم: لیله‌القدر. -

طرقی، مجید، موســوی، نقی، مبلغ، محمدکاظم )1399(. بررسی فقهی استفاده از روش‌های تعقل و  -

تفکر در تربیت دینی فرزندان. مطالعات فقه تربیتی، 6)1(، 45-23.

عباسی ولدی، محسن )1392(. منِ دیگر ما. قم: آیین فطرت. -

عبدالحسینی، احمد، وزیری، سعید، حسینی، شهلا، ابرقویی، محمدرضا، کریمی، هادی، و حرزاده،  -

محمدمهــدی )1401(. جهت‌گیری الهی - فرهنگی در تدریس رشــته علوم تربیتی گرایش آموزش 

ابتدایی: دوره کارشناسی. قم: معارف.

فرهادیان، رضا )۱۳۸۸(. خانواده و تربیت فرزندان. تهران: انجمن اولیا و مربیان. -

فقیهــی، علی‌نقی، و نجفی، حســن )۱۳۹۲(. عوامل تربیت عاطفی فرزنــدان در خانواده؛ برگرفته از  -

احادیث. اسلام و پژوهش‌های تربیتی، 5)۲(، 28-5.

فلسفی، محمدتقی )۱۳۴۱(. کودک از نظر وراثت و تربیت. تهران: هیئت نشر معارف اسلامی. -

قاســمی، مصطفی )۱۳۹۹(. چگونگی بیان مســائل اعتقادی برای ســنین کودک و نوجوان. پایان‌نامه  -

سطح سه، حوزه علمیه قم.

کریم‌خانــی، مهدی، زارعان، محمدجواد )1401(. وظایف والدین در تربیت عاطفی فرزندان از منظر  -

کید بر هفت سال اول. مطالعات فقه تربیتی، 9)1(، 246-221. فقهی، با تأ

گریوانی، مسلم )1399(. اصول و شیوه‌های تربیت توحیدی کودکان. قم: جمال. -

محبــی، محمد لطیف )1403(. نقــش وراثت و عوامل محیطی در تربیت دینــی کودک و نوجوان از  -

.دیدگاه اسلام و روان‌شناسی. قم: المصطفی

محدثی، جواد )1391(. تربیت دینی فرزندان. مشهد: آستان قدس رضوی. -

محســن‌پور، بهرام، و حســینی‌زاده، علی )1403(. مقدمه‌ای بر تعلیم و تربیت از منظر اسلامی. قم:  -

مؤسسه آموزش عالی اخلاق و تربیت.

مروجی طبسی، محمدجواد )۱۳۸۹(. حقوق‌الأولاد فی مدرسه اهل‌البیت. قم: بوستان کتاب. -

مروجی طبســی، محمدهــادی، و لطیفی، علی )1404(. بررســی انتقادی انگاره کودکی در ســنت  -

کید بر نگاه اسلامی. پژوهش در آموزش معارف و تربیت اسلامی، 6)1(، 77-22. ارسطویی با تأ



141.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

- .مکارم شیرازی، ناصر )1400(. تعلیم و تربیت در تفسیر نمونه. قم: امام علی بن ابی طالب

میرمرشدی، محمدمحسن )1403(. کودک و مبانی اندیشه اسلامی. قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی  -

.امام خمینی

نجفــی، حســن، و پوریزدی، رحمــت )1400(. تربیت اخلاقــی در دوره کودکی. قم: پژوهشــکده  -

.باقرالعلوم

نوذری، محمود )۱۳۹۰(. آموزش دین در دوره کودکی: ارزیابی انتقادی رویکرد روان‌شناختی. تربیت  -

اسلامی، 6)۲(، 192-173.

نوذری، محمود )۱۴۰۱(. تربیت دینی در دوره دبستان و دبیرستان. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. -

نوذری، محمود )1403(. الگوی تربیت دینی در گســتره تولد تا سه سالگی. تربیت اسلامی، 19)2(،  -

.80-55

هاشمی‌نژاد، مجتبی )1400(. کارکرد قصه‌گویی در تربیت دینی کودک. پایان‌نامه سطح سه، حوزه علمیه قم. -

یوسفیان، نعمت الله )1386(. تربیت دینی فرزندان. قم: زمزم هدایت. -

References
 - Abdolhosseini, A., Vaziri, S., Hosseini, Sh., Abrogouei, M. R., Karimi, H., & Her-

zadeh, M. M. (2022). The divine-cultural orientation in teaching educational sci-
ences (elementary education major): Bachelor’s level. Qom: Ma’aref. [in Persian]

 - Afshari Moghaddam, A. (2021). Play, child, education. Qom: Jamal. [in Persian]
 - Amini, E. (1989). The principles of education. Qom: Islami. [in Persian]
 - Arafi, A. (2014). Child upbringing with a jurisprudential approach. Qom: Eshragh 

va Erfan. [in Persian]
 - Arafi, A. (2014). Rulings on child upbringing. Qom: Eshragh va Erfan. [in Persian]
 - Arafi, A., & Mousavi, N. (2013). Teaching prayer to children in Islamic educational 

jurisprudence. Research in Islamic Education Issues, 21(2), 55–81. https://iej.ihu.
ac.ir/article_200848.html [in Persian]

 - Azarakhsh , T,. & Najafi, H. (2022). The role and position of the mother in the reli-
gious education of the child;Emphasizing the relationship with God, Specialized 
scientific child and family studies, 1(1), 21-32. https://khanevadeh-pajoohi.whc.ir/
article_77 [in Persian]

https://iej.ihu.ac.ir/article_200848.html
https://iej.ihu.ac.ir/article_200848.html
https://khanevadeh-pajoohi.whc.ir/article_77
https://khanevadeh-pajoohi.whc.ir/article_77


.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  142

 - banari,A. H. (2018). The pattern of Luqman Hakim child education in the Holy 
Quran. Educational Doctrines in Quran and Hadith, 4(2), 41-60. https://doi.org/ 
10.22034/iued.2019.37203 [in Persian]

 - Banari, A. H. (2000). Imam Hossein and child education. Kowsar Culture, 1(6), 
4–11. https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469990 [in Persian]

 - Banari, A. H. (1999). Imam Baqer and child education. KKowsar Culture, 3(3), 
6–11. https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469685 [in Persian]

 - Banari, A.H. (1999). Imam Ali and child education. Kowsar Culture, 3(10), 15–18. 
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469927 [in Persian]

 - Banari, A. H. (1998). Educational guidelines of Imam Kazem. Kowsar Culture, 
2(3), 19–23. https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469372 [in Persian]

 - Banari, A. H. (1998). Imam Reza and child education. Kowsar Culture, 2(5), 40–45. 
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469440 [in Persian]

 - Benari, A.-H. (1998). Imam Sajjad  and child education. Kowsar Cultural, 2(9), 
29–32. https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/470605 [in Persian]

 - Beheshti, A. (1969). Child education in today’s world: A study on educational is-
sues. Tehran: Sahami Enteshar. [in Persian]

 - Birami, M. R. (2022). Child education in the practical conduct of the Prophet Mu-
hammad. Level 3 thesis, Qom Seminary. [in Persian]

 - Bloomberg, L, D. (2018). Case Study Method. The SAGE Encyclopedia of Action 
Educational Research, Measurement and Evaluation. Bruce, B , F. London: SAGE 
Reference. https://doi.org/10.4135/9781506326139.n99

 - Boosaliki,H. (2023). Parenting in the Age of Media. Gender and Family Studies, 
11(1), 109-139. https://www.jgfs.ir/article_197019 [in Persian]

 - Boosaliki,H. (2017). Factors of Children Moral Development in Family. Revelatory 
Ethics, 7(2), 57-82. https://ethics.isramags.ir/article_63627 [in Persian]

 - Davoodi, M. , Shabani, Z. & Shafiei, R. (2016). Foundations, Principles, and Methods 
of Answering to Children’s Questions About God. Islamic Perspective on Educational 
Science, 4(6), 109-132. https://doi.org/doi:10.30497/edus.2016.58584 [in Persian]

 - Ebrahiminia, R,. Nowzari, M,. & Najafi, H. (2021). Designing and Validating the 
Model of Imamate Education Curriculum for Childhood (6-12 years old), Marifat, 
30(6), 55-65. https://marifat.nashriyat.ir/en/node/4022  [in Persian]

https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469990
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469685
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469927
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469372
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/469440
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/470605
https://doi.org/10.4135/9781506326139.n99
https://www.jgfs.ir/article_197019
https://ethics.isramags.ir/article_63627
https://marifat.nashriyat.ir/en/node/4022


143.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

 - Faghihi, A. N,. & Najafi, H. (2013). The Factors of Affective Education of Children 
in Family, Extracted from Traditions, Islam and Educational Research, 5(2), 5-28. 
https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/1066159 [in Persian]

 - Falsafi, M. T. (1962). The child in terms of heredity and education. Tehran: Islamic 
Teachings Publication Board. [in Persian]

 - Farhadian, R. (2009). Family and child upbringing. Tehran: Parents and Teachers 
Association. [in Persian]

 - Foundation of the Islamic Encyclopedia. (1996). Encyclopedia of the World of Is-
lam. Tehran: Foundation of the Islamic Encyclopedia. [in Persian]

 - Gareyvani, M. (2020). Principles and methods of monotheistic education of chil-
dren. Qom: Jamal. [in Persian]

 - Ghasemi, M. (2020). How to present theological issues to children and adolescents. 
Level 3 thesis, Qom Seminary. [in Persian]

 - Haeri Shirazi, M. (2016). Religious education of the child. Qom: Ma’aref. [in Persian]
 - Haji Dehabadi, M. A. (2012). Children’s educational rights in Islam. Qom: Research 

Institute of Hawzah and University. [in Persian]
 - Hajipour, R. (2023). Sexual education of children and adolescents from an Islamic 

perspective. Qom: Mirath-e Farhikhtegan. [in Persian]
 - Hasheminejad, M. (2021). The role of storytelling in the religious education of chil-

dren. Level 3 thesis, Qom Seminary. [in Persian]
 - Hosseinizadeh, A. (2016). The inheriting role of mother in child training: an Islamic 

perspective. Islamic Education, 11(22), 53-65. https://islamicedu.rihu.ac.ir/arti-
cle_1032 [in Persian]

 - Hosseinizadeh, A. (2001). The educational conduct of the Prophet and the Ahl al-
Bayt: Child upbringing. Qom: Research Institute of Hawzah and University. [in 
Persian]

 - Karimkhani, M,. & Zarean, M. J. (2022). Duties of Parents in the Emotional Up-
bringing of Children from a Jurisprudential Point of View (with Emphasis on the 
First Seven Years), Educational Jurisprudence studies, 9(17), 221-246. magiran.
com/p2520762 [in Persian]

 - Makarem Shirazi, N. (2021). Education and training in Tafsir-e Nemuneh. Qom: 
Imam Ali ibn Abi Talib. [in Persian]

https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/1066159
https://islamicedu.rihu.ac.ir/article_1032
https://islamicedu.rihu.ac.ir/article_1032


.............................................................................................تربیت اسلامی- دوره 20)54(- زمستان 1404  144

 - Mirmorshdi, M. M. (2024). The child and the foundations of Islamic thought. Qom: 
Imam Khomeini Educational and Research Institute. [in Persian]

 - Moarweji Tabasi, M. H. & Latifi, A. (2025). A Critical Examination of the Con-
cept of Childhood in the Aristotelian Tradition with Emphasis on the Islamic 
Perspective. Research in Islamic Education and Training, 6(1), 7-22. https://doi.
org/10.48310/riet.2025.18276.1352 [in Persian]

 - Moarweji Tabasi, M. J. (2010). Huquq al-Awlad in the school of Ahl al-Bayt. Qom: 
Bustan-e Ketab. [in Arabic]

 - Mohaddesi, J. (2012). Religious education of children. Mashhad: Astan Quds Ra-
zavi. [in Persian]

 - Mohibi, M. L. (2024). The role of heredity and environmental factors in the reli-
gious education of children and adolescents from the perspective of Islam and 
psychology. Qom: Al-Mustafa. [in Persian]

 - Mohsenpour, B., & Hosseinizadeh, A. (2024). An introduction to education and 
training from an Islamic perspective. Qom: Institute of Higher Education for Eth-
ics and Education. [in Persian]

 - Najafi, H., & Pour Yazdi, R. (2021). Moral education in childhood. Qom: Baqir al-
Ulum Research Institute. [in Persian]

 - Nowzari, M. (2024). A Model of Religious Education from Birth to Age 3. Journal 
of Islamic Education, 19(48), 55-80. https://doi.org/10.30471/edu.2024.9807.2848 
[in Persian]

 - Nowzari, M. (2022). Religious education in elementary and secondary school. Qom: 
Research Institute of Hawzah and University. [in Persian]

 - Nowzari, M. (2011). Teaching of Religion in Childhood; Critical Analysis of a Psy-
chological Approach. Islamic Education, 6(13), 173-192. https://islamicedu.rihu.
ac.ir/article_97.html [in Persian]

 - Parvizi, M. (2016). Islamic philosophy: Lessons for teaching children. Qom: Insti-
tute for Culture and Islamic Thought. [in Persian]

 - Pour Yazdi, R. (2020). Be childlike with children. Qom: Qods. [in Persian]
 - Rashidpour, A. (1983). Child education from the perspective of Islam. Tehran: Par-

ents and Teachers Association. [in Persian]
 - Reyshahri, M. M. (2007). Child education in Islam. Qom: Dar al-Hadith. [in Arabic]

https://doi.org/10.48310/riet.2025.18276.1352
https://doi.org/10.48310/riet.2025.18276.1352
https://doi.org/10.30471/edu.2024.9807.2848
https://islamicedu.rihu.ac.ir/article_97.html
https://islamicedu.rihu.ac.ir/article_97.html


145.......................................................................... سیر تطور مطالعات تربیتی کودک در سده اخیر حوزه علمیه قم 

 - Reyshahri, M. M. (2006). Book of wisdom: The child. Qom: Dar al-Hadith. [in 
Persian]

 - Safaei Haeri, A. (2007). Child education. Qom: Laylatolghadr.
 - Shahriari, R. (2023). Principles of nurturing moral virtues in children based on the 

educational conduct of Lady Fatimah. Applied Ethics Studies, 14(32), 123-145. 
doi: 10.22081/jare.2019.53337.1350[in Persian]

 - Shokrollahi, M. (2017). Religious education of children in Islam: With an emphasis 
on educational programs. Qom: Imam Khomeini Educational and Research Insti-
tute. [in Persian]

 - Tarashion, A. (2021). Facing mirrors: Skills for child upbringing. Qom: Mehrestan. 
[in Persian]

 - Tarashion, A. (2020). A beginning for flight: Methods of inviting children to prayer. 
Qom: Ma’aref. [in Persian]

 - Toroghi, M,. Mousavi, N,. & Mobaleg, M. K. (2020). Jurisprudential study of 
the use of methods of reasoning and thinking in the religious education of chil-
dren. Educational Jurisprudence Studies, 7(13), 59-82. https://doi.org/10.22034/
mft.2020.5272 [in Persian]

 - Yousefian, N. (2007). Religious education of children. Qom: Zamzam Hedayat. [in 
Persian]


	_Hlk196204787
	_Hlk196205322
	_Hlk196205633
	_Hlk201357551

